PROSIDING SANTIMAS

Seminar Nasional Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat
ISSN: 3031-9854
Hal. 34-42
https://santimas.mahadewa.ac.id/

TEMA DAN ESTETIKA KAKAWIN
Themes and aesthetics of kakawin

Anak Agung Gde Alit Geria™, Ni Wayan Widi Astuti2

Universitas PGRI MAhadewa Indonesia, Kota Denpasar, Bali

2Universitas PGRI MAhadewa Indonesia, Kota Denpasar, Bali
*Korespondensi: Anak Agung Gde Alit Geria'; Email: aaalitgria63@gmail.com

ABSTRAK. Ada berbagai tema dalam sastra kakawin, di antaranya: percintaan, perang tanding, rwa-
bhinneda, jaya-wijaya, surup-sinurupan, keharmonisan, pertapaan, dan yang lainnya. Semua itu dapat
dipahami ketika seseorang senantiasa bergelut dalam bidang sastra kakawin, yang di Bali dikenal dengan
mabebasan. Tradisi apresiasi sastra kakawin seperti ini, pada hakikatnya merupakan ajang kritik sastra,
karena melalui tradisi ini sebuah karya kakawin dibacakan, diteriemahkan, diulas, dan dikomunikasikan
antara anggota pasantian sesuai dengan kemampuan masing-masing. Di dalamnya telah terjadi
komunikasi dua arah dengan sangat demokratis di antara anggota pasantian, demi sebuah tafsir yang
sama tentang nilai luhur yang tersirat dalam sastra kakawin. Apresiasi estetik penuh didaktik dalam usaha
menyelamatkan kehidupan sastra kakawin, telah berkontribusi terhadap kegiatan agama Hindu di Bali.
Dengan maraknya tradisi mabebasan sebagai wujud kelisanan dan keberaksaraan, terbukti mampu
membangkitkan sifat sosio-religius masyarakat Bali. Dalam perspektif budaya dan masyarakat Bali tradisi
mabebasan senantiasa dilakukan sebagai sebuah kelompok belajar informal, yang pada hahikatnya
memiliki tujuan yang sama, yakni untuk meraih rasa damai di hati (santa rasa) yang memungkinkan dapat
meraih tujuan hidup yang jagadhita (sejahtera). Dengan wadah pasantian, telah tumbuh dan berkembang
tradisi nyastra yang hidup secara turun-temurun, berkedudukan strategis dalam pembentukan moral
spritual masyarakat Bali yang dijiwai agama Hindu. Wadah ini telah melahirkan tradisi mlajah sambilang
magending, magending sambilang mlajah 'belajar sambil bernyanyi, bernyanyi sambil belajar

ABSTRACT. Kakawin literature encompasses a wide range of themes, including romance, duels, rwa-
bhinneda (community struggle), jaya-wijaya (glory and victory), surup-sinurupan (surup-sinurupan),
harmony, asceticism, and more. All of this can be understood through a deep understanding of kakawin
literature, known in Bali as mabebasan (freedom of expression). This tradition of appreciating kakawin
literature is essentially a forum for literary criticism, as it involves reading, translating, reviewing, and
communicating between members of the collective according to their respective abilities. This democratic,
two-way communication between members fosters a shared interpretation of the noble values implicit in
kakawin literature. This didactic aesthetic appreciation, in an effort to preserve the life of kakawin
literature, has contributed to Hindu religious activities in Bali. The widespread practice of mabebasan, as a
manifestation of orality and literacy, has proven to be a powerful catalyst for the socio-religious awakening
of Balinese society. From the perspective of Balinese culture and society, the mabebasan tradition is
always carried out as an informal study group, which essentially has the same goal, namely to achieve a
sense of peace in the heart (santa rasa) which allows one to achieve the goal of life that is jagadhita
(prosperous). With the pasantian forum, the nyastra tradition has grown and developed which lives from
generation to generation, playing a strategic position in the formation of the spiritual morals of the Balinese
people who are inspired by Hinduism. This forum has given birth to the tradition of mlajah sambilang
magending, magending sambilang mlajah 'studying while singing, singing while learning'.

Keywords: Didaktik, Estetik, Kakawin, Pasantian, Tema

PROSIDING SANTIMAS IIl TAHUN 2025 34


https://santimas.mahadewa.ac.id/
mailto:aaalitgria63@gmail.com

PENDAHULUAN

Di Bali, tradisi mengapresiasi sastra kakawin dilakukan secara bersama-sama dalam sebuah
Sekaa mabebasan. Bentuk apresiasi sastra kakawin dapat dijumpai dalam tradisi mabebasan di kalangan
akademisi, lewat udara dengan kemajuan teknologi, serta ribuan kelompok mabebasan di pelosok Bali
adalah tradisi mabebasan yang mengembangbiakkan dirinya ketika bertemu dengan keterbukaan yang
diperkenalkan oleh modernisasi (Palguna, 1999:324--326). Karya-karya sastra kakawin, terus dipelihara,
dikembangkan, dihayati, diulas, serta dilestarikan. Melalui tradisi mabebasan masyarakat Bali mengakrabi
dan mengapresiasi karya-karya Jawa Kuna dan Bali. Tradisi ini dapat dianggap sebagai ajang “kritik
sastra’, karena melalui tradisi ini sebuah karya dibacakan, diteriemahkan, diulas, serta dikomunikasikan
antara anggota pasantian sesuai dengan kemampuan masing-masing. Di sini pula terjadi komunikasi dua
arah dengan sangat “demokratis” di antara anggota yang hadir, sehingga pada akhirnya akan disepakati
adanya nilai luhur yang tersirat dalam berbagai tema sastra kakawin yang sarat akan nilai estetika itu.

Tradisi mabebasan sebagai suatu bentuk apresiasi sastra Jawa Kuna dan Bali, telah dirasakan
sebagai tradisi yang sangat baik oleh peminat sastra untuk mendalami karya-karya utama sastra Kawi
(Jawa Kuna) dan Bali. Tradisi ini tampak besar andilnya dalam usaha menyelamatkan kehidupan sastra
Jawa Kuna dan Bali yang berkontribusi terhadap kegiatan agama (Hindu) di Bali. Dengan maraknya
tradisi mabebasan sebagai wujud kelisanan dan keberaksaraan, terbukti mampu membangkitkan
masyarakat Bali yang sosio-religius untuk menjadikan sastra kakawin sebagai bahan bacaan utama, yang

hingga kini tetap populer di kalangan masyarakat Bali.

Melalui tradisi mabebasan dilakukan kegiatan belajar dengan cara mengapresiasi teks secara
mendalam, mendiskusikannya, hingga merumuskan ajaran atau nilai sebagai pedoman berpikir, berkata,
dan berperilaku dalam kehidupan keseharian. Dalam perspektif budaya dan masyarakat Bali tradisi
mabebasan senantiasa dilakukan oleh kelompok pasantian. Sebagai sebuah kelompok belajar informal,
pasantian terdiri dari sejumlah orang pencinta sastra klasik yang pada hahikatnya memiliki tujuan yang
sama, yakni untuk meraih rasa damai di hati (santa rasa). Ketika perasaan telah damai, maka seseorang
akan bebas melangkah tanpa rasa takut. Ini berarti seseorang telah sampai pada kondisi aman, sehingga

sangat memungkinkan untuk sampai kepada tujuan hidup yang jagadhita (sejahtera).

Dalam melantunkan wirama kakawin sebagai bentuk aplikasi dari kegiatan mabebasan,
sesungguhnya telah melakukan kegiatan yoga yang senantiasa menghajap kebesaran Hyang Widhi yang
dicandikan di dalam pustaka kakawin. Kegiatan ini juga merupakan salah satu sarana untuk memusatkan
pikiran ke hadapan Hyang Pencipta sebagai bentuk srada bakti kepada-Nya. Selain itu, berfungsi sebagai
olah nafas (pranayama), sehingga ketenangan akan muncul pada diri seseorang yang melakukan
mabebasan secara sungguh-sungguh. Dengan mabebasan, akan dapat membantu seseorang dalam

mengendalikan diri dari rasa marah, sombong, dan sejenisnya, karena di dalam mabebasan tersirat

PROSIDING SANTIMAS IIl TAHUN 2025 35



berbagai ajaran budi pekerti (mental spritual) berdasarkan dharma serta sejumlah konsep wiweka

(memilih dan memilah perbuatan baik dan buruk).

Dengan wadah pasantian, telah tumbuh dan berkembang tradisi nyastra yang hidup secara
turun-temurun dalam masyarakat Bali. Sebagai perangkat sub-sistem desa pakraman, kelompok
pasantian mempunyai kedudukan yang sangat strategis dalam pembentukan moral spritual masyarakat
Bali yang dijiwai agama Hindu. Wadah ini telah melahirkan tradisi mlajah sambilang magending,
magending sambilang mlajah 'belajar sambil bernyanyi, bernyanyi sambil belajar’, dan banyak pula
melahirkan seniman-seniman mataksu dalam berbagai cabang seni tradisional yang menjadikan nama

Bali harum hingga ke mancanegara.

Konsep nyastra sesungguhnya tidak hanya menyangkut belajar sastra, namun bagaimana
menggali nilai-nilai sastra agama Hindu yang pada gilirannya dapat diamalkan sebagai pedoman dalam
berperilaku sehari-hari. Nyastra juga bermakna mendalami berbagai ilmu pengetahuan ‘kebalian' yang
tertuang di dalam pustaka-pustaka suci Hindu. Hal ini tertera dalam Nitisastra: nora ana mitra
mangelwihana wara guna maruhur 'tidak ada sahabat yang melebihi hakikat ilmu pengetahuan/sastra
agama'. Sanghyang sastra maka dipanikanang tri bhuwana 'pengetahuan sastra agama sebagai

penerang ketiga dunia.

PEMBAHASAN

Kakawin

Istilah kakawin sudah cukup dikenal di kalangan masyarakat penggemar sastra Jawa Kuna.
Terlebih di kalangan masyarakat Bali, istilah ini tentu tidak asing lagi. Hal ini disebabkan hampir setiap
desa di Bali ada perkumpulan pembahasan karya-karya kakawin yang dikenal dengan Sekaa Pasantian.
Istilah kakawin berasal dari kata Sanskerta, yakni kata kawi. Pada mulanya, dalam bahasa Sanskerta,
kata kawi berarti ‘seseorang yang mempunyai pengertian luar biasa, seseorang yang dapat melihat hari
depan, orang bijak’. Akan tetapi, dalam sastra Sanskerta klasik, istilah kawi mempunyai arti khas, yakni
‘penyair’. Zoetmulder (1983:210) menyatakan bahwa bagi seorang penyair kemanunggalan dengan dewa
keindahan merupakan jalan atau tujuannya. Jalan menuju terciptanya sebuah karya yang indah, yakni
kakawin. Yoga yang diungkapkan dalam bait-bait pembukaan menjadikan penyair mampu ‘mengeluarkan
tunas-tunas keindahan” (alung langd), karena ia disatukan dengan dewa yang merupakan keindahan itu
sendiri. Di lain pihak, yoga juga merupakan tujuan, asal ia tekun melakukannya, ia akan mencapai

pembebasan terakhir (moksa) dalam kemanunggalannya itu.

Selanjutnya, Agastia (2002:7) mengatakan bahwa proses kreatif seorang kawi atau penyair
dalam mencipta karya sastra adalah sebuah pelaksanaan yoga dengan menjadikan kakawin atau karya

sastranya sebagai yantra-nya. Bagi seorang yogi menggunakan sarana-sarana yang dapat disentuh oleh

PROSIDING SANTIMAS IIl TAHUN 2025 36



panca indera, seperti puji-pujian (stuti), persembahan bunga (puspafijali), gerak tangan bermakna mistik
(mudra), dan mantra merupakan yantra atau alat untuk mengadakan kontak dengan dewa pujaannya
(istadewata), bahkan juga sebagai tempat dewa pujaan bersemayam. Yantra yang khas dilakukan
seorang kawi atau penyair dan bersifat sastra adalah kakawin itu sendiri. Kata-kata serta lantunan suara
indah dapat menerima kehadiran dewa pujaan (istadewata) dan sekaligus merupakan objek konsentrasi,
baik bagi sang kawi (penyair), pembaca, yang menembangkan maupun pendengar karya sastra itu. Karya
sastra kakawin disebut juga sebagai candi-sastra, candi-aksara atau candi-bahasa. Oleh para kawi
dinyatakan bahwa menulis kakawin bagaikan mendirikan sebuah candi-bahasa bagi stana dewa yang

dipujanya.

Dalam Tutur Arda Smara (h. 6b--7a) disebutkan bahwa kakawin, Sundari Térus, Mréta Atégén,
sakit, dan mati merupakan senjata/bekal yang mesti dibawa (gawanana) manusia hidup di dunia. Di Bali
hal ini sering disebut békél idup (bekal hidup). Sebagai salah satu bekal hidup, kakawin sepertinya wajib
dipelajari oleh setiap manusia, karena kakawin sebagai salah satu persyaratan ketika atma mulai
bersemayan di setiap jiwa manusia di dunia. Hal ini tercermin dalam sebuah dialog Sang Atma dengan
Dewa Yama setelah dapat restu dari Siwa sebagai jiwa alam semesta ini (jiwaning praja), sebagaimana
tampak dalam kutipan berikut: mangkana ling ira Sang Hyang Yama: “Pukulun asung maring kita, iki
pustaka gawanana ring madyapada, iti sundari térus, kakawin, iti amréta atégén, iki géring mwang pati”.
Ini membuktikan, hingga kini kegiatan pasantian (membaca kakawin) masih lestari, populer, hingga
penciptaan kakawin baru. Di samping dipakai sarana pemusatkan pikiran kepada Hyang Pencipta lewat
pelaksanaan upacara yajfia, ternyata kakawin memang disebutkan dalam sastra Hindu, yakni Arda
Smara. Apakah istilah ini dapat dimaknai sebagai simbol setengah Siwa (ardha 'setengah’, Smara 'Siwa’)?
Sementara di satu sisi ada istilah Ardha Candra yang dapat dimaknai bulan dalam posisi setengah
(setengah Candra 'Hyang Buddha'). Rupanya kedua istilah ini sarat akan filosofi kemanunggalan Siwa-
Buddha yang auranya senantiasa memenuhi semesta alam ini. Di Bali, hal ini diyakini sebagai simbol
kekuatan purusa-pradana. Ketika kedua kekuatan ini beraktivitas akan muncul penciptaan baru. Bertolak
pada keluhuran filosofi ini, umat Hindu mesti melakukan tradisi pembacaan sastra kakawin untuk para

wanita hamil, agar melahirkan anak yang suputra.

Estetik Didaktik

Karya sastra kakawin merupakan salah satu bentuk karya seni yang sarat akan rasa indah
(mangd), sehingga dalam pembelajarannya dibekali sejumlah pengetahuan yang menunjang proses
belajar dalam seni kakawin. Didaktik atau seni mendidik sebagai salah satu fungsi seni dapat menjangkau
beberapa hal seperti ketrampilan, kreativitas, emosionalitas, dan sensibelitas (The Liang Gie, 1996:48).
Dalam seni makakawin terlebih dahulu masyarakat pembaca dituntut berbekal pengetahuan tentang
aksara, karena aksara merupakan lambang bahasa. Hanya lewat aksaralah suatu bahasa dapat dibaca

dan didokumentasikan. Sebagai sebuah lambang bahasa, aksara Bali telah berfungsi sebagai lambang

PROSIDING SANTIMAS IIl TAHUN 2025 37



identitas masyarakat Bali, sekaligus sebagai wahana atau sarana untuk mengungkap bahasa, sastra, dan
budaya Bali termasuk karya sastra kakawin sebagai salah satu bentuk sastra Bali klasik. Hal ini
membuktikan betapa penting pemahaman aksara dan bahasa yang menjadi sarana pengungkap karya
sastra kakawin.

Mengenali aksara dalam sebuah kakawin yang masih berbentuk lontar (manuskrip/tulisan
tangan) adalah pekerjaan yang cukup sulit yang butuh ketekunan, keuletan, dan kesabaran mendalam,
karena bentuk aksara Bali dalam lontar beranekaragam. Terkadang masih dipengaruhi ciri khas atau
kebiasaan para penulis lontar. Sementara untuk dapat mengenal secara mendalam tentang bahasa lontar
dapat dibantu dengan Kamus Bali-Indonesia, Kamus Sanskerta-Indonesia, Kamus Jawa Kuna-Indonesia,
atau setidaknya telah membaca lontar Kerta Bhasa, Bhasa Ekalawya yang besar kemungkinan berfungsi
sebagai kamusnya lontar.

Sebagaimana dijumpai dalam tiga Kakawin Nilacandra dari tiga orang pangawi berbeda
(Degung, Mandra, Pamit), tampak mengandung nilai pendidikan religius tinggi, karena setelah ditelusuri
secara seksama ternyata ketiga kakawin ini memiliki jumlah pergantian wirama (pasalinan) yang habis
dibagi sembilan atau merupakan kelipatan sembilan. Karya Degung menghadirkan 45 pasalinan wirama
yang habis dibagi sembilan, karya Mandra justeru tepat memakai sembilan pasalinan wirama sebagai
angka tertinggi dalam ajaran Siwa/Hindu. Sementara karya mandra menampilkan hingga 18 pasalinan
wirama, yang mengandung kelipatan sembilan atau menghadirkan dua kali angka sembilan. Peneliti
memprediksi bahwa munculnya dua kali angka sembilan hingga berjumlah delapan belas ini, merupakan
simbol ajaran Siwa-Buddha yang sama-sama menyebut angka sembilan sebagai angka tertinggi atau
sakti, sekaligus merupakan simbol purusa dan pradana. Jika unsur purusa dan pradana ini menyatu atau
bergerak jelas akan menimbukan sesuatu ciptaan baru dan bermakna di jagat raya ini. Hadirya tokoh
Yudhistira adalah perwakilan tokoh Siwa dan Nilacandra merupakan simbol tokoh Buddha, sekaligus
sebagai simbol Siwa-Buddha (Nila 'hal-hal ke-Siwa-an, Candra 'hal-hal ke-Buddha-an).

Bali yang dipenuhi dengan aura Siwa-Buddha, memandang angka sembilan sebagai angka
puncak yang diyakini memiliki sifat keramat atau sakti. Disadari bahwa setelah angka sembilan adalah nol
atau kosong yang berarti sunia (jeda, perantara, nemu gelang). Jika dalam pangider-ider bhuwana, arah
mata angin (diik-widik) termasuk yang berada di tengah berjumlah sembilan. Dewata yang dihajap atau
yang diyakini berstana di semua arah itu pun berjumlah sembilan (Dewata Nawasanga), dengan Siwa di
tengah sebagai pusatnya. Termasuk urip atau nilai arah mata angin itu pun berjumlah sembilan sebagai
angka tertinggi, yakni arah selatan. Sementara di tengah walaupun berjumlah delapan, namun
sesungguhnya menjadi sebelas karena ditambah tiga sebagai angka yang kramat simbol Siwa dalam
wujud-Nya sebagai Sang Hyang Tri Purusa (Siwa, Sadasiwa, Paramasiwa/ Sang Hyang Sangkan
Paraning Dumadhi).

Dalam perspektif masyarakat dan budaya Bali memandang sastra sebagai pelita (sesuluh) untuk

menerangi kehidupan yang maya ini. Sebagaimana dinyatakan dalam Tutur Suksma, bahwa bagi orang

PROSIDING SANTIMAS IIl TAHUN 2025 38



yang tidak mengenal sastra atau aksara (lacur tan patastra), ibaratnya orang tersebut yatim piatu, miskin,
sakit-sakitan (ubuh miskin imbannyane gering apit), oleh karenanya sangatlah menderita (sangkan baya),
tingkah lakunya sering melanggar aturan (lampahnyane sering mamurug), walaupun matanya melek
tetapi tidak melihat apa-apa (kedatnyane tan pawasan), karena orang seperti itu tidak pernah mendapat
penerangan sastra agama (kirang suluh ring tutur aji). Demikian keberadaan orang yang tidak mengenal
sastra/aksara (Medera, 2000:257).

Keutamaan ajaran Tutur Suksma di atas, mengingatkan pada tokoh sentral Kakawin Nilacandra,
yakni Nilacandra yang semula sebagai penguasa kerajaan bernama Purnawijaya pernah berperilaku
hingga di luar batas kemanusiaan. Dan suatu saat tertimpa sakit keras (prana) yang sangat sulit
disembuhkan. Dengan bantuan Kunjarakarna, la pun mulai meninggalkan kebiasaan jelek itu dan
mengikuti jalan dharma. Ketika lama menyaksikan keindahan sorga dan alam neraka yang menakutkan,
dan telah dianugrahi Hyang Werocana berkat ketekunan menjalankan tapa, brata, yoga, dan semadi, la
pun akhirnya mendirikan sorga dan neraka tiruan di kerajaannya. Kresna sebagai awatara Wisnu
memandang hal ini tidak wajar, karena yang namanya masih berada di alam manusia telah berani
menyamai alam dewata (sorga).

Dalam kisah tersebut sesungguhnya memberi cerminan kepada masyarakat bahwa betapa luhur
nilai didaktis yang tersirat dalam sastra kakawin itu, yakni betapa pun pandainya seseorang janganlah
takabur atau sombong. Terlebih ingin menyamai alam dewata sebagai tempat Maha Pencipta jagat raya
ini. Dalam hal ini masyarakat pembaca kakawin ini, rupanya diharapkan untuk selalu yakin bahwa Tuhan
itu adalah segalanya, tidak mencemohkan isi sastra suci, dan senantiasa intropeksi diri. Ajaran tapa
merupakan salah satu bentuk pengendalian diri, yang meliputi segala bentuk pengawasan, pengekangan,
serta pengendalian indria dan pikiran yang dilaksanakan atas dasar pertimbangan-pertimbangan yang
mantap. Wiweka/kemampuan seseorang untuk membeda-bedakan, menimbang-nimbang, dan akhirnya
sampai pada pilihan yang terbaik atau paling benar, merupakan sikap pengendalian diri termasuk
pengendalian pikiran, perkataan, dan perbuatan. Seorang yogi sesungguhnya telah mampu
melaksanakan ajaran yoga secara sungguh-sungguh dan desiplin. Hal ini merupakan pengendalian diri
yang mengarah kepada pikiran untuk mendekatkan diri kepada Tuhan atau kebenaran tertinggi (Sura,
1985:33).

Dalam agama Hindu latihan pikiran (manacika) mendapat tempat yang paling utama, lalu
penguasaan akan kata-kata (wacika), dan yang terakhir adalah melaksanakan perbuatan yang baik dan
suci (kayika). Pengendalian ketiga ini menjadikan keseimbangan, ketenangan, dan kebahagiaan (amrih
swastha jagaddhita). Dharma atau kebenaran akan dapat mendorong pikiran seseorang untuk berbuat

sesuatu yang seadil-adilnya di masyarakat, seperti disebutkan dalam Kakawin Ramayana (XXIV:81):

Prihén témén dharmma dhumaranang sarat,

saraga sang sadhu sireka tutana,

PROSIDING SANTIMAS IIl TAHUN 2025 39



tan artha tan kama pidonya tan yasa,

ya sakti sang sajjana dharma raksaka.

Terjemahannya:

Utamakan benar-benar dharma pelindung dunia ini,
turutilah kehendak orang budiman,

yang tak suka akan harta, nafsu, dan kemasyuran,

kesaktian (orang budiman) ialah sebagai pelindung dunia.

Begitu luasnya arti dharma, dan untuk mencapai jagaddhita (kebahagiaan abadi) harus
dikendalikan dan diatur dengan ajaran-ajaran kerohanian/kesusilaan agama yang disebut dharma. Tanpa
dikendalikan oleh dharma, maka kama (naluri, nafsu), dan artha (sarana kehidupan duniawi dan harta
benda) akan mendatangkan bencana pada umat manusia dan mahluk lainnya. Hanya dengan dharmalah
seseorang akan mampu mencapai tujuan hidup yang tertinggi.

Konsep estetika dalam sastra Bali klasik, pernah dibicarakan Zoutmulder dalam bukunya yang
berjudul Kalangwan (1984), sebuah istilah dalam bahasa Jawa Kuna yang berarti “keindahan”’, seperti
digunakan dalam karya sastra kakawin maupun parwa. Zoutmulder menyampaikan pokok-pokok estetika
dalam kakawin Jawa Kuna, antara lain: (a) Sang Kawi memulai karyanya dengan menyembah Dewa
pilihannya (istadewata), yang dipujanya sebagai Dewa Keindahan, yang menjadi asal dan tujuan segala
‘keindahan’, dan yang menjelma di dalam segala sesuatu yang indah (/ango); (b) Persatuan dengan
Dewa Keindahan merupakan sarana dan tujuan yang membuat diri sang kawi alung lango (bertunas
keindahan), yang kemudian diharapkan berhasil menciptakan karya yang indah (kalangwan), yakni
kakawin. Menunggalnya dengan Dewa dan mencipta keindahan itu sang kawi berharap akan mencapai
kalepasan (moksa). Kakawin dijadikan candi aksara, tempat bersemayam bagi Dewa Keindahan dan
silunglung, bekal kematian bagi sang kawi. (c) Persatuan dengan Dewa Keindahan dan penciptaan
kakawin merupakan yoga yang khas bagi sang kawi, yaitu yoga keindahan dan yoga sastra. Dewa
Keindahan, sebagai yang mutlak dalam niskala (alam gaib), berkat samadi sang kawi, berkenan turun dan
bersemayam di alam sakala-niskala, di atas padma, di dalam hati atau jiwa sang kawi. Keadaan itu
membuat sang kawi dapat berhubungan dengan Dewa yang nampak dalam alam sakala dalam segala
sesuatu yang indah. Dalam rangka yoga itu kakawin adalah yantranya; (d) Untuk menemukan Dewa
Keindahan yang menjelma di alam sakala itu, sang kawi mengembara, menjelajah gunung dan pantai,
hutan dan patirtan sambil melakukan tapa brata; (e) Keindahan yang ditemukan sang kawi dalam alam
terbayang dalam berbagai peristiwa yang dilukiskan dalam karyanya, seperti dalam peristiwa peperangan,
percintaan, kecantikan wanita, dan sebagainya; (f) Alam dan manusia menjadi satu alam keindahan.
Berhadapan dengan alam yang begitu indah (alango), sang kawi sebagai pencinta keindahan (mang6),

terpesona, terserap seluruhnya dan tenggelam dalam objek yang dipandangnya; (g) Sang kawi dapat

PROSIDING SANTIMAS IIl TAHUN 2025 40



menahan nafsu, godaan, dan telah mencapai tahap dhyana dan darana bahkan samadi (h) Dewa yang
dipuja sang kawi menjelma pula pada sang raja yang menjadi patron sang kawi. Dengan memuja
kemasyuran (yasa) sang raja, sang kawi pun berbuat jasa (yasa), dan kakawin yang dibuatnya
merupakan menumen (yasa) yang mengabadikan nama raja dan nama sang kawi.

Dalam majalah Cintamani, Ida Wayan Oka Granoka (2002:50--52) menyatakan “seni sebagai ritus”.
Beliau memandang bahwa seni dan agama identik, yang dalam pandangan Barat dipisahkan. Tetapi
dalam tradisi di Bali memandang seni adalah agama dan agama adalah seni. Aktivitas beragama adalah
aktivitas berkesenian. Sebaliknya, aktivitas berkesenian dalam arti sebenarnya adalah aktivitas
keagamaan. Tuhan dikatakan berwujud kecerdasan (Cit) yang ada pada setiap manusia. Seni apa pun
jenisnya adalah ritus, yakni sebuah yajfia. Oleh karena bersifat ritus, seni adalah suatu yang sakral dan

berfungsi sebagai pangruwatan.

SIMPULAN DAN SARAN

Berdasarkan uraian tentang sastra kakawin sebagai bentuk apresiasi estetik yang bersifat
didaktik, dapat disimpulkan sebagai berikut. 1) Pada hakikatnya para pencinta sastra klasik (sastra
kakawin) memiliki tujuan yang sama, yakni untuk meraih rasa damai di hati (santa rasa), demi tercapainya
tujuan hidup manusia yang jagadhita (sejahtera). Para penekun sastra kakawin, sesungguhnya telah
melakukan kegiatan yoga, menghajap kebesaran Hyang Widhi berdasarkan srada bakti, dan kakawin
dijadikan sebagai candi pustaka. Juga sebagai bentuk olah nafas (pranayama), sehingga rasa damai
dapat dinikmati oleh seseorang pencinta sastra kakawin, karena di dalamnya sarat akan ajaran adiluhung
penuh wiweka berdasarkan dharma. 2) Estetk didaktik sebagai salah satu fungsi seni meliputi
ketrampilan, kreativitas, emosionalitas, dan sensibelitas. Penekun sastra kakawin seyogyanya berbekal
pengetahuan tentang aksara dan bahasa lontar, karena pemahaman kedua hal ini menjadi sarana
pengungkap karya sastra kakawin. Pengenalan aksara dalam sastra kakawin, terlebih berbentuk lontar
butuh ketekunan, keuletan, dan kesabaran. Sementara pengenalan bahasa lontar dapat dibantu dengan
sejumlah referensi berupa kamus, seperti Bali-Indonesia, Sanskerta-Indonesia, Jawa Kuna-Indonesia, dan

kamus lontar (Kerta Bhasa, Bhasa Ekalawya)..

DAFTAR PUSTAKA

Agastia, IBG. 2003.Siwa Smreti. Denpasar: Yayasan Dharma Sastra.

Geria dan IGA Darma Putra. 2023. "Sang Sewaka Dharma dalam Naskah Aji Sarasoti Merapi-Merbabu". Jurnal
Kajian Bali Vol.13, No. 02 Oktober 2023.

Jelantik, IB. dan IB. Putu Suamba. 2002. “/da Wayan Oka Granoka: Seni sebagai Ritus”. Cintamani, Edisi 06
Tahun [: 50-52.

Medera, | Nengah. 1997. Kakawin dan Mabebasan di Bali. Denpasar: Upada Sastra.

Molen, W. Van Der. 1983. Javaanse Tekstkritiek een overzicht en een nieuwe benadering geillustreerd aan de
Kunjarakarna. Leiden: Koninklijk Instituut voor Taal.

Palguna, IBM Dharma. 1999. Dharma Sunya Memuja dan Meneliti Siwa. Denpasar: Yayasan Dharma Sastra.

Ratna, Nyoman Kutha. 2004. Teori, Metode, dan Teknik Penelitian Sastra. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Suarka, I Nyoman. 2009. Telaah Sastra Kakawin Sebuah Pengantar. Denpasar: Pustaka Larasan.

PROSIDING SANTIMAS IIl TAHUN 2025 41



Suastika, | Made. 2002. Estetika, Kreativitas Penulisan Sastra, dan Nilai Budaya Bali. Denpasar: Fakultas Sastra
Universitas Udayana.

Sugriwa, | Gusti Bagus. 1978. Penuntun Pelajaran Kakawin. Denpasar: Serana Bhakti.

Teeuw, A. 1983. Membaca dan Menilai Sastra. Jakarta: Gramedia.

Tuuk, H.N van der. 1887-1912. Kawi Balineesch Nederlandsch Woordenboek. 4 volumes. Batavia: Landsdrukkerij.

Vickers, Andrian. 1982. The Writing of Kakawin and Kidung on Bali. BKI 138, PP. 492-493.

Wiryamartana, | Kuntara. 1993. “Puisi Jawa Kuna: Penciptaan dan Kaidah Estetisnya”. Manusia dan Seni. Cetakan
ke-7. Editor Dick Hartoko. Yogyakarta: Kanisius.

Zoetmulder, P.J . 1983 dan 1985. Kalangwan Sastra Jawa Kuna Selayang Pandang. Cetakan ke-1 dan ke-2.
Jakarta: Djambatan

PROSIDING SANTIMAS IIl TAHUN 2025 42



