
  

PROSIDING SANTIMAS III TAHUN 2025 34 

   

 

PROSIDING SANTIMAS 
Seminar Nasional Penelitian dan Pengabdian kepada Masyarakat 

ISSN: 3031-9854 

Hal. 34-42  

https://santimas.mahadewa.ac.id/  

TEMA DAN ESTETIKA KAKAWIN  
Themes and aesthetics of kakawin 

 
Anak Agung Gde Alit Geria1*, Ni Wayan Widi Astuti2 
1Universitas PGRI MAhadewa Indonesia, Kota Denpasar, Bali 
2Universitas PGRI MAhadewa Indonesia, Kota Denpasar, Bali 
*Korespondensi: Anak Agung Gde Alit Geria1; Email: aaalitgria63@gmail.com 

 
ABSTRAK. Ada berbagai tema dalam sastra kakawin, di antaranya: percintaan, perang tanding, rwa-
bhinneda, jaya-wijaya, surup-sinurupan, keharmonisan, pertapaan, dan yang lainnya. Semua itu dapat 
dipahami ketika seseorang senantiasa bergelut dalam bidang sastra kakawin, yang di Bali dikenal dengan 
mabebasan. Tradisi apresiasi sastra kakawin seperti ini, pada hakikatnya merupakan ajang kritik sastra, 
karena melalui tradisi ini sebuah karya kakawin dibacakan, diterjemahkan, diulas, dan dikomunikasikan 
antara anggota pasantian sesuai dengan kemampuan masing-masing. Di dalamnya telah terjadi 
komunikasi dua arah dengan sangat demokratis di antara anggota pasantian, demi sebuah tafsir yang 
sama tentang nilai luhur yang tersirat dalam sastra kakawin. Apresiasi estetik penuh didaktik dalam usaha 
menyelamatkan kehidupan sastra kakawin, telah berkontribusi terhadap kegiatan agama Hindu di Bali. 
Dengan maraknya tradisi mabebasan sebagai wujud kelisanan dan keberaksaraan, terbukti mampu 
membangkitkan sifat sosio-religius masyarakat Bali. Dalam perspektif budaya dan masyarakat Bali tradisi 
mabebasan senantiasa dilakukan sebagai sebuah kelompok belajar informal, yang pada hahikatnya 
memiliki tujuan yang sama, yakni untuk meraih rasa damai di hati (santa rasa) yang memungkinkan dapat 
meraih tujuan hidup yang jagadhita (sejahtera). Dengan wadah pasantian, telah tumbuh dan berkembang 
tradisi nyastra yang hidup secara turun-temurun, berkedudukan strategis dalam pembentukan moral 
spritual masyarakat Bali yang dijiwai agama Hindu. Wadah ini telah melahirkan tradisi mlajah sambilang 
magending, magending sambilang mlajah 'belajar sambil bernyanyi, bernyanyi sambil belajar 
 
ABSTRACT. Kakawin literature encompasses a wide range of themes, including romance, duels, rwa-
bhinneda (community struggle), jaya-wijaya (glory and victory), surup-sinurupan (surup-sinurupan), 
harmony, asceticism, and more. All of this can be understood through a deep understanding of kakawin 
literature, known in Bali as mabebasan (freedom of expression). This tradition of appreciating kakawin 
literature is essentially a forum for literary criticism, as it involves reading, translating, reviewing, and 
communicating between members of the collective according to their respective abilities. This democratic, 
two-way communication between members fosters a shared interpretation of the noble values implicit in 
kakawin literature. This didactic aesthetic appreciation, in an effort to preserve the life of kakawin 
literature, has contributed to Hindu religious activities in Bali. The widespread practice of mabebasan, as a 
manifestation of orality and literacy, has proven to be a powerful catalyst for the socio-religious awakening 
of Balinese society. From the perspective of Balinese culture and society, the mabebasan tradition is 
always carried out as an informal study group, which essentially has the same goal, namely to achieve a 
sense of peace in the heart (santa rasa) which allows one to achieve the goal of life that is jagadhita 
(prosperous). With the pasantian forum, the nyastra tradition has grown and developed which lives from 
generation to generation, playing a strategic position in the formation of the spiritual morals of the Balinese 
people who are inspired by Hinduism. This forum has given birth to the tradition of mlajah sambilang 
magending, magending sambilang mlajah 'studying while singing, singing while learning'. 

_____________________ 

Keywords: Didaktik, Estetik, Kakawin, Pasantian, Tema 

https://santimas.mahadewa.ac.id/
mailto:aaalitgria63@gmail.com


  

PROSIDING SANTIMAS III TAHUN 2025 35 

   

 

PENDAHULUAN 

Di Bali, tradisi mengapresiasi sastra kakawin dilakukan secara bersama-sama dalam sebuah 

sekaa mabebasan. Bentuk apresiasi sastra kakawin dapat dijumpai dalam tradisi mabebasan di kalangan 

akademisi, lewat udara dengan kemajuan teknologi, serta ribuan kelompok mabebasan di pelosok Bali 

adalah tradisi mabebasan yang mengembangbiakkan dirinya ketika bertemu dengan keterbukaan yang 

diperkenalkan oleh modernisasi (Palguna, 1999:324--326). Karya-karya sastra kakawin, terus dipelihara, 

dikembangkan, dihayati, diulas, serta dilestarikan. Melalui tradisi mabebasan masyarakat Bali mengakrabi 

dan mengapresiasi karya-karya Jawa Kuna dan Bali. Tradisi ini dapat dianggap sebagai ajang “kritik 

sastra”, karena melalui tradisi ini sebuah karya dibacakan, diterjemahkan, diulas, serta dikomunikasikan 

antara anggota pasantian sesuai dengan kemampuan masing-masing. Di sini pula terjadi komunikasi dua 

arah dengan sangat “demokratis” di antara anggota yang hadir, sehingga pada akhirnya akan disepakati 

adanya nilai luhur yang tersirat dalam berbagai tema sastra kakawin yang sarat akan nilai estetika itu. 

 Tradisi mabebasan sebagai suatu bentuk apresiasi sastra Jawa Kuna dan Bali, telah dirasakan 

sebagai tradisi yang sangat baik oleh peminat sastra untuk mendalami karya-karya utama sastra Kawi 

(Jawa Kuna) dan Bali. Tradisi ini tampak besar andilnya dalam usaha menyelamatkan kehidupan sastra 

Jawa Kuna dan Bali yang berkontribusi terhadap kegiatan agama (Hindu) di Bali. Dengan maraknya 

tradisi mabebasan sebagai wujud kelisanan dan keberaksaraan, terbukti mampu membangkitkan 

masyarakat Bali yang sosio-religius untuk menjadikan sastra kakawin sebagai bahan bacaan utama, yang 

hingga kini tetap populer di kalangan masyarakat Bali.   

Melalui tradisi mabebasan dilakukan kegiatan belajar dengan cara mengapresiasi teks secara 

mendalam, mendiskusikannya, hingga merumuskan ajaran atau nilai sebagai pedoman berpikir, berkata, 

dan berperilaku dalam kehidupan keseharian. Dalam perspektif budaya dan masyarakat Bali tradisi 

mabebasan senantiasa dilakukan oleh kelompok pasantian. Sebagai sebuah kelompok belajar informal, 

pasantian terdiri dari sejumlah orang pencinta sastra klasik yang pada hahikatnya memiliki tujuan yang 

sama, yakni untuk meraih rasa damai di hati (santa rasa). Ketika perasaan telah damai, maka seseorang 

akan bebas melangkah tanpa rasa takut. Ini berarti seseorang telah sampai pada kondisi aman, sehingga 

sangat memungkinkan untuk sampai kepada tujuan hidup yang jagadhita (sejahtera).   

Dalam melantunkan wirama kakawin sebagai bentuk aplikasi dari kegiatan mabebasan, 

sesungguhnya telah melakukan kegiatan yoga yang senantiasa menghajap kebesaran Hyang Widhi yang 

dicandikan di dalam pustaka kakawin. Kegiatan ini juga merupakan salah satu sarana untuk memusatkan 

pikiran ke hadapan Hyang Pencipta sebagai bentuk srada bakti kepada-Nya. Selain itu, berfungsi sebagai 

olah nafas (pranayama), sehingga ketenangan akan muncul pada diri seseorang yang melakukan 

mabebasan secara sungguh-sungguh. Dengan mabebasan, akan dapat membantu seseorang dalam 

mengendalikan diri dari rasa marah, sombong, dan sejenisnya, karena di dalam mabebasan tersirat 



  

PROSIDING SANTIMAS III TAHUN 2025 36 

   

 

berbagai ajaran budi pekerti (mental spritual) berdasarkan dharma serta sejumlah konsep wiweka 

(memilih dan memilah perbuatan baik dan buruk). 

  Dengan wadah pasantian, telah tumbuh dan berkembang tradisi nyastra yang hidup secara 

turun-temurun dalam masyarakat Bali. Sebagai perangkat sub-sistem desa pakraman, kelompok 

pasantian mempunyai kedudukan yang sangat strategis dalam pembentukan moral spritual masyarakat 

Bali yang dijiwai agama Hindu. Wadah ini telah melahirkan tradisi mlajah sambilang magending, 

magending sambilang mlajah 'belajar sambil bernyanyi, bernyanyi sambil belajar', dan banyak pula 

melahirkan seniman-seniman mataksu dalam berbagai cabang seni tradisional yang menjadikan nama 

Bali harum hingga ke mancanegara. 

 Konsep nyastra sesungguhnya tidak hanya menyangkut belajar sastra, namun bagaimana 

menggali nilai-nilai sastra agama Hindu yang pada gilirannya dapat diamalkan sebagai pedoman dalam 

berperilaku sehari-hari. Nyastra juga bermakna mendalami berbagai ilmu pengetahuan 'kebalian' yang 

tertuang di dalam pustaka-pustaka suci Hindu. Hal ini tertera dalam Nitisastra: nora ana mitra 

mangelwihana wara guna maruhur 'tidak ada sahabat yang melebihi hakikat ilmu pengetahuan/sastra 

agama'. Sanghyang sastra maka dipanikanang tri bhuwana 'pengetahuan sastra agama  sebagai 

penerang ketiga dunia. 

 

PEMBAHASAN 

Kakawin 

Istilah kakawin sudah cukup dikenal di kalangan masyarakat penggemar sastra Jawa Kuna. 

Terlebih di kalangan masyarakat Bali, istilah ini tentu tidak asing lagi. Hal ini disebabkan hampir setiap 

desa di Bali ada perkumpulan pembahasan karya-karya kakawin yang dikenal dengan Sekaa Pasantian. 

Istilah kakawin berasal dari kata Sanskerta, yakni kata kawi. Pada mulanya, dalam bahasa Sanskerta, 

kata kawi berarti ‘seseorang yang mempunyai pengertian luar biasa, seseorang yang dapat melihat hari 

depan, orang bijak’. Akan tetapi, dalam sastra Sanskerta klasik, istilah kawi mempunyai arti khas, yakni 

‘penyair’. Zoetmulder (1983:210) menyatakan bahwa bagi seorang penyair kemanunggalan dengan dewa 

keindahan merupakan jalan atau tujuannya. Jalan menuju terciptanya sebuah karya yang indah, yakni 

kakawin. Yoga yang diungkapkan dalam bait-bait pembukaan menjadikan penyair mampu “mengeluarkan 

tunas-tunas keindahan” (alung langö), karena ia disatukan dengan dewa yang merupakan  keindahan itu 

sendiri. Di lain pihak, yoga juga merupakan tujuan, asal ia tekun melakukannya, ia akan mencapai 

pembebasan terakhir (moksa) dalam kemanunggalannya itu.    

  Selanjutnya, Agastia (2002:7) mengatakan bahwa proses kreatif seorang kawi atau penyair 

dalam mencipta karya sastra adalah sebuah pelaksanaan yoga dengan menjadikan kakawin atau karya 

sastranya sebagai yantra-nya. Bagi seorang yogi menggunakan sarana-sarana yang dapat disentuh oleh 



  

PROSIDING SANTIMAS III TAHUN 2025 37 

   

 

panca indera, seperti puji-pujian (stuti), persembahan bunga (puspañjali), gerak tangan bermakna mistik 

(mudra), dan mantra merupakan yantra atau alat untuk mengadakan kontak dengan dewa pujaannya 

(istadewata), bahkan juga sebagai tempat dewa pujaan bersemayam. Yantra yang khas dilakukan 

seorang kawi atau penyair dan bersifat sastra adalah kakawin itu sendiri. Kata-kata serta lantunan suara 

indah dapat menerima kehadiran dewa pujaan (istadewata) dan sekaligus merupakan objek konsentrasi, 

baik bagi sang kawi (penyair), pembaca, yang menembangkan maupun pendengar karya sastra itu. Karya 

sastra kakawin disebut juga sebagai candi-sastra, candi-aksara atau candi-bahasa. Oleh para kawi 

dinyatakan bahwa menulis kakawin bagaikan mendirikan sebuah candi-bahasa bagi stana dewa yang 

dipujanya.  

  Dalam Tutur Arda Smara (h. 6b--7a) disebutkan bahwa kakawin, Sundari Těrus, Mrěta Atěgěn, 

sakit, dan mati merupakan senjata/bekal yang mesti dibawa (gawanana) manusia hidup di dunia. Di Bali 

hal ini sering disebut běkěl idup (bekal hidup). Sebagai salah satu bekal hidup, kakawin sepertinya wajib 

dipelajari oleh setiap manusia, karena kakawin sebagai salah satu persyaratan ketika atma mulai 

bersemayan di setiap jiwa manusia di dunia. Hal ini tercermin dalam sebuah dialog Sang Atma dengan 

Dewa Yama setelah dapat restu dari Siwa sebagai jiwa alam semesta ini (jiwaning praja), sebagaimana 

tampak dalam kutipan berikut: mangkana ling ira Sang Hyang Yama: “Pukulun asung maring kita, iki 

pustaka gawanana ring madyapada, iti sundari těrus, kakawin, iti amrěta atěgěn, iki gěring mwang pati”. 

Ini membuktikan, hingga kini kegiatan pasantian (membaca kakawin) masih lestari, populer, hingga 

penciptaan kakawin baru. Di samping dipakai sarana pemusatkan pikiran kepada Hyang Pencipta lewat 

pelaksanaan upacara yajña, ternyata kakawin memang disebutkan dalam sastra Hindu, yakni Arda 

Smara. Apakah istilah ini dapat dimaknai sebagai simbol setengah Siwa (ardha 'setengah', Smara 'Siwa')? 

Sementara di satu sisi ada istilah Ardha Candra yang dapat dimaknai bulan dalam posisi setengah 

(setengah Candra 'Hyang Buddha'). Rupanya kedua istilah ini sarat akan filosofi kemanunggalan Siwa-

Buddha yang auranya senantiasa memenuhi semesta alam ini. Di Bali, hal ini diyakini sebagai simbol 

kekuatan purusa-pradana. Ketika kedua kekuatan ini beraktivitas akan muncul penciptaan baru. Bertolak 

pada keluhuran filosofi ini, umat Hindu mesti melakukan tradisi pembacaan sastra kakawin untuk para 

wanita hamil, agar melahirkan anak yang suputra. 

Estetik Didaktik 

Karya sastra kakawin merupakan salah satu bentuk karya seni yang sarat akan rasa indah 

(mangö), sehingga dalam pembelajarannya dibekali sejumlah pengetahuan yang menunjang proses 

belajar dalam seni kakawin. Didaktik atau seni mendidik sebagai salah satu fungsi seni dapat menjangkau 

beberapa hal seperti ketrampilan, kreativitas, emosionalitas, dan sensibelitas (The Liang Gie, 1996:48). 

Dalam seni makakawin terlebih dahulu masyarakat pembaca dituntut berbekal pengetahuan tentang 

aksara, karena aksara merupakan lambang bahasa. Hanya lewat aksaralah suatu bahasa dapat dibaca 

dan didokumentasikan. Sebagai sebuah lambang bahasa, aksara Bali telah berfungsi sebagai lambang 



  

PROSIDING SANTIMAS III TAHUN 2025 38 

   

 

identitas masyarakat Bali, sekaligus sebagai wahana atau sarana untuk mengungkap bahasa, sastra, dan 

budaya Bali termasuk karya sastra kakawin sebagai salah satu bentuk sastra Bali klasik. Hal ini 

membuktikan betapa penting pemahaman aksara dan bahasa yang menjadi sarana pengungkap karya 

sastra kakawin.  

Mengenali aksara dalam sebuah kakawin yang masih berbentuk lontar (manuskrip/tulisan 

tangan) adalah pekerjaan yang cukup sulit yang butuh ketekunan, keuletan, dan kesabaran mendalam, 

karena bentuk aksara Bali dalam lontar beranekaragam. Terkadang masih dipengaruhi ciri khas atau 

kebiasaan para penulis lontar. Sementara untuk dapat mengenal secara mendalam tentang bahasa lontar 

dapat dibantu dengan Kamus Bali-Indonesia, Kamus Sanskerta-Indonesia, Kamus Jawa Kuna-Indonesia, 

atau setidaknya telah membaca lontar Kerta Bhasa, Bhasa Ekalawya yang besar kemungkinan berfungsi 

sebagai kamusnya lontar.   

 Sebagaimana dijumpai dalam tiga Kakawin Nilacandra dari tiga orang pangawi berbeda 

(Degung, Mandra, Pamit), tampak mengandung nilai pendidikan religius tinggi, karena setelah ditelusuri 

secara seksama ternyata ketiga kakawin ini memiliki jumlah pergantian wirama (pasalinan) yang habis 

dibagi sembilan atau merupakan kelipatan sembilan. Karya Degung menghadirkan 45 pasalinan wirama 

yang habis dibagi sembilan, karya Mandra justeru tepat memakai sembilan pasalinan wirama sebagai 

angka tertinggi dalam ajaran Siwa/Hindu. Sementara karya mandra menampilkan hingga 18 pasalinan 

wirama, yang mengandung kelipatan sembilan atau menghadirkan dua kali angka sembilan. Peneliti 

memprediksi bahwa munculnya dua kali angka sembilan hingga berjumlah delapan belas ini, merupakan 

simbol ajaran Siwa-Buddha yang sama-sama menyebut angka sembilan sebagai angka tertinggi atau 

sakti, sekaligus merupakan simbol purusa dan pradana. Jika unsur purusa dan pradana ini menyatu atau 

bergerak jelas akan menimbukan sesuatu ciptaan baru dan bermakna di jagat raya ini. Hadirnya tokoh 

Yudhistira adalah perwakilan tokoh Siwa dan Nilacandra merupakan simbol tokoh Buddha, sekaligus 

sebagai simbol Siwa-Buddha (Nila 'hal-hal ke-Siwa-an, Candra 'hal-hal ke-Buddha-an).   

Bali yang dipenuhi dengan aura Siwa-Buddha, memandang angka sembilan sebagai angka 

puncak yang diyakini memiliki sifat keramat atau sakti. Disadari bahwa setelah angka sembilan adalah nol 

atau kosong yang berarti sunia (jeda, perantara, nemu gelang). Jika dalam pangider-ider bhuwana, arah 

mata angin (diik-widik) termasuk yang berada di tengah berjumlah sembilan. Dewata yang dihajap atau 

yang diyakini berstana di semua arah itu pun berjumlah sembilan (Dewata Nawasanga), dengan Siwa di 

tengah sebagai pusatnya. Termasuk urip atau nilai arah mata angin itu pun berjumlah sembilan sebagai 

angka tertinggi, yakni arah selatan. Sementara di tengah walaupun berjumlah delapan, namun 

sesungguhnya menjadi sebelas karena ditambah tiga sebagai angka yang kramat simbol Siwa dalam 

wujud-Nya sebagai Sang Hyang Tri Purusa (Siwa, Sadasiwa, Paramasiwa/ Sang Hyang Sangkan 

Paraning Dumadhi). 

 Dalam perspektif masyarakat dan budaya Bali memandang sastra sebagai pelita (sesuluh) untuk 

menerangi kehidupan yang maya ini. Sebagaimana dinyatakan dalam Tutur Suksma, bahwa bagi orang 



  

PROSIDING SANTIMAS III TAHUN 2025 39 

   

 

yang tidak mengenal sastra atau aksara (lacur tan patastra), ibaratnya orang tersebut yatim piatu, miskin, 

sakit-sakitan (ubuh miskin imbannyane gering apit), oleh karenanya sangatlah menderita (sangkan baya), 

tingkah lakunya sering melanggar aturan (lampahnyane sering mamurug), walaupun matanya melek 

tetapi tidak melihat apa-apa (kedatnyane tan pawasan), karena orang seperti itu tidak pernah mendapat 

penerangan sastra agama (kirang suluh ring tutur aji). Demikian keberadaan orang yang tidak mengenal 

sastra/aksara (Medera, 2000:257). 

 Keutamaan ajaran Tutur Suksma di atas, mengingatkan pada tokoh sentral Kakawin Nilacandra, 

yakni Nilacandra yang semula sebagai penguasa kerajaan bernama Purnawijaya pernah berperilaku 

hingga di luar batas kemanusiaan. Dan suatu saat tertimpa sakit keras (prana) yang sangat sulit 

disembuhkan. Dengan bantuan Kunjarakarna, Ia pun mulai meninggalkan kebiasaan jelek itu dan 

mengikuti jalan dharma. Ketika lama menyaksikan keindahan sorga dan alam neraka yang menakutkan, 

dan telah dianugrahi Hyang Werocana berkat ketekunan menjalankan tapa, brata, yoga, dan semadi, Ia 

pun akhirnya mendirikan sorga dan neraka tiruan di kerajaannya. Kresna sebagai awatara Wisnu 

memandang hal ini tidak wajar, karena yang namanya masih berada di alam manusia telah berani 

menyamai alam dewata (sorga).  

Dalam kisah tersebut sesungguhnya memberi cerminan kepada masyarakat bahwa betapa luhur 

nilai didaktis yang tersirat dalam sastra kakawin itu, yakni  betapa pun pandainya seseorang janganlah 

takabur atau sombong. Terlebih ingin menyamai alam dewata sebagai tempat Maha Pencipta jagat raya 

ini. Dalam hal ini masyarakat pembaca kakawin ini, rupanya diharapkan untuk selalu yakin bahwa Tuhan 

itu adalah segalanya, tidak mencemohkan isi sastra suci, dan senantiasa intropeksi diri. Ajaran tapa  

merupakan salah satu bentuk pengendalian diri, yang meliputi segala bentuk pengawasan, pengekangan, 

serta pengendalian indria dan pikiran yang dilaksanakan atas dasar pertimbangan-pertimbangan yang 

mantap. Wiweka/kemampuan seseorang untuk membeda-bedakan, menimbang-nimbang, dan akhirnya 

sampai pada pilihan yang terbaik atau paling benar, merupakan sikap pengendalian diri termasuk 

pengendalian pikiran, perkataan, dan perbuatan. Seorang yogi sesungguhnya telah mampu 

melaksanakan ajaran yoga secara sungguh-sungguh dan desiplin. Hal ini merupakan pengendalian diri 

yang mengarah kepada pikiran untuk mendekatkan diri kepada Tuhan atau kebenaran tertinggi (Sura, 

1985:33). 

Dalam agama Hindu latihan pikiran (manacika) mendapat tempat yang paling utama, lalu 

penguasaan akan kata-kata (wacika), dan yang terakhir adalah melaksanakan perbuatan yang baik dan 

suci (kayika). Pengendalian ketiga ini menjadikan keseimbangan, ketenangan, dan kebahagiaan (amrih 

swastha jagaddhita). Dharma atau kebenaran akan dapat mendorong pikiran seseorang untuk berbuat 

sesuatu yang seadil-adilnya di masyarakat, seperti disebutkan dalam Kakawin Ramayana (XXIV:81): 

 

Prihĕn tĕmĕn dharmma dhumāraņang sarāt, 

sarāga sang sādhu sireka tútana, 



  

PROSIDING SANTIMAS III TAHUN 2025 40 

   

 

tan artha tan kāma pidonya tan yasa,  

ya sakti sang sajjana dharma rāksaka. 

 

Terjemahannya: 

Utamakan benar-benar dharma pelindung dunia ini,  

turutilah kehendak orang budiman, 

yang tak suka akan harta, nafsu, dan kemasyuran,  

kesaktian (orang budiman) ialah sebagai pelindung dunia. 

 

Begitu luasnya arti dharma, dan untuk mencapai jagaddhita (kebahagiaan abadi) harus 

dikendalikan dan diatur dengan ajaran-ajaran kerohanian/kesusilaan agama yang disebut dharma. Tanpa 

dikendalikan oleh dharma, maka kama (naluri, nafsu), dan artha (sarana kehidupan duniawi dan harta 

benda) akan mendatangkan bencana pada umat manusia dan mahluk lainnya. Hanya dengan dharmalah 

seseorang akan mampu mencapai tujuan hidup yang tertinggi.  

Konsep estetika dalam sastra Bali klasik, pernah dibicarakan Zoutmulder dalam bukunya yang 

berjudul Kalangwan (1984), sebuah istilah dalam bahasa Jawa Kuna yang berarti “keindahan”, seperti 

digunakan dalam karya sastra kakawin maupun parwa. Zoutmulder menyampaikan pokok-pokok estetika 

dalam kakawin Jawa Kuna, antara lain: (a) Sang Kawi memulai karyanya dengan menyembah Dewa 

pilihannya (istadewata), yang dipujanya sebagai Dewa Keindahan, yang menjadi asal dan tujuan segala 

“keindahan”, dan yang menjelma di dalam segala sesuatu yang indah (lango); (b) Persatuan dengan 

Dewa Keindahan merupakan sarana dan tujuan yang membuat diri sang kawi alung lango (bertunas 

keindahan), yang kemudian diharapkan berhasil menciptakan karya yang indah (kalangwan), yakni 

kakawin. Menunggalnya dengan Dewa dan mencipta keindahan itu sang kawi berharap akan mencapai 

kalepasan (moksa). Kakawin dijadikan candi aksara, tempat bersemayam bagi Dewa Keindahan dan 

silunglung, bekal kematian bagi sang kawi. (c) Persatuan dengan Dewa Keindahan dan penciptaan 

kakawin merupakan yoga yang khas bagi sang kawi, yaitu yoga keindahan dan yoga sastra. Dewa 

Keindahan, sebagai yang mutlak dalam niskala (alam gaib), berkat samadi sang kawi, berkenan turun dan 

bersemayam di alam sakala-niskala, di atas padma, di dalam hati atau jiwa sang kawi. Keadaan itu 

membuat sang kawi dapat berhubungan dengan Dewa yang nampak dalam alam sakala dalam segala 

sesuatu yang indah. Dalam rangka yoga itu kakawin adalah yantranya; (d) Untuk menemukan Dewa 

Keindahan yang menjelma di alam sakala itu, sang kawi mengembara, menjelajah gunung dan pantai, 

hutan dan patirtan sambil melakukan tapa brata; (e) Keindahan yang ditemukan sang kawi dalam alam 

terbayang dalam berbagai peristiwa yang dilukiskan dalam karyanya, seperti dalam peristiwa peperangan, 

percintaan, kecantikan wanita, dan sebagainya; (f) Alam dan manusia menjadi satu alam keindahan. 

Berhadapan dengan alam yang begitu indah (alango), sang kawi sebagai pencinta keindahan (mangö), 

terpesona, terserap seluruhnya dan tenggelam dalam objek yang dipandangnya; (g) Sang kawi dapat 



  

PROSIDING SANTIMAS III TAHUN 2025 41 

   

 

menahan nafsu, godaan, dan telah mencapai tahap dhyana dan darana bahkan samadi (h) Dewa yang 

dipuja sang kawi menjelma pula pada sang raja yang menjadi patron sang kawi. Dengan memuja 

kemasyuran (yasa) sang raja, sang kawi pun berbuat jasa (yasa), dan kakawin yang dibuatnya 

merupakan menumen (yasa) yang mengabadikan nama raja dan nama sang kawi. 

Dalam majalah Cintamani, Ida Wayan Oka Granoka (2002:50--52) menyatakan “seni sebagai ritus”. 

Beliau memandang bahwa seni dan agama identik, yang dalam pandangan Barat dipisahkan. Tetapi 

dalam tradisi di Bali memandang seni adalah agama dan agama adalah seni. Aktivitas beragama adalah 

aktivitas berkesenian. Sebaliknya, aktivitas berkesenian dalam arti sebenarnya adalah aktivitas 

keagamaan. Tuhan dikatakan berwujud kecerdasan (Cit) yang ada pada setiap manusia. Seni apa pun 

jenisnya adalah ritus, yakni sebuah yajña. Oleh karena bersifat ritus, seni adalah suatu yang sakral dan 

berfungsi sebagai pangruwatan. 

SIMPULAN DAN SARAN 

Berdasarkan uraian tentang sastra kakawin sebagai bentuk apresiasi estetik yang bersifat 

didaktik, dapat disimpulkan sebagai berikut. 1) Pada hakikatnya para pencinta sastra klasik (sastra 

kakawin) memiliki tujuan yang sama, yakni untuk meraih rasa damai di hati (santa rasa), demi tercapainya 

tujuan hidup manusia yang jagadhita (sejahtera). Para penekun sastra kakawin, sesungguhnya telah 

melakukan kegiatan yoga, menghajap kebesaran Hyang Widhi berdasarkan srada bakti, dan kakawin 

dijadikan sebagai candi pustaka. Juga sebagai bentuk olah nafas (pranayama), sehingga rasa damai 

dapat dinikmati oleh seseorang pencinta sastra kakawin, karena di dalamnya sarat akan ajaran adiluhung 

penuh wiweka berdasarkan dharma. 2) Estetik didaktik sebagai salah satu fungsi seni meliputi 

ketrampilan, kreativitas, emosionalitas, dan sensibelitas. Penekun sastra kakawin seyogyanya berbekal 

pengetahuan tentang aksara dan bahasa lontar, karena pemahaman kedua hal ini menjadi sarana 

pengungkap karya sastra kakawin. Pengenalan aksara dalam sastra kakawin, terlebih berbentuk lontar 

butuh ketekunan, keuletan, dan kesabaran. Sementara pengenalan bahasa lontar dapat dibantu dengan 

sejumlah referensi berupa kamus, seperti Bali-Indonesia, Sanskerta-Indonesia, Jawa Kuna-Indonesia, dan 

kamus lontar (Kerta Bhasa, Bhasa Ekalawya).. 

DAFTAR PUSTAKA 

Agastia, IBG. 2003.Siwa Smreti. Denpasar: Yayasan Dharma Sastra. 
Geria dan IGA Darma Putra. 2023. "Sang Sewaka Dharma dalam Naskah Aji Sarasoti Merapi-Merbabu". Jurnal 

Kajian Bali Vol.13, No. 02 Oktober 2023. 
Jelantik, IB. dan IB. Putu Suamba. 2002. “Ida Wayan Oka Granoka: Seni sebagai Ritus”. Cintamani, Edisi 06 

Tahun I: 50-52.  
Medera, I Nengah. 1997. Kakawin dan Mabebasan di Bali. Denpasar: Upada Sastra. 
Molen, W. Van Der. 1983. Javaanse Tekstkritiek een overzicht en een nieuwe benadering geillustreerd aan de 

Kunjarakarna. Leiden: Koninklijk Instituut voor Taal.  
Palguna, IBM Dharma. 1999. Dharma Sunya Memuja dan Meneliti Siwa. Denpasar: Yayasan Dharma Sastra. 
Ratna, Nyoman Kutha. 2004. Teori, Metode, dan Teknik Penelitian Sastra. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 
Suarka, I Nyoman. 2009. Telaah Sastra Kakawin Sebuah Pengantar. Denpasar: Pustaka Larasan. 



  

PROSIDING SANTIMAS III TAHUN 2025 42 

   

 

Suastika, I Made. 2002. Estetika, Kreativitas Penulisan Sastra, dan Nilai Budaya Bali. Denpasar: Fakultas Sastra 
Universitas Udayana. 

Sugriwa, I Gusti Bagus. 1978. Penuntun Pelajaran Kakawin. Denpasar: Serana Bhakti. 
Teeuw, A. 1983. Membaca dan Menilai Sastra. Jakarta: Gramedia. 
Tuuk, H.N van der. 1887-1912. Kawi Balineesch Nederlandsch Woordenboek. 4 volumes. Batavia: Landsdrukkerij. 
Vickers, Andrian. 1982. The Writing of Kakawin and Kidung on Bali. BKI 138, PP. 492-493. 
Wiryamartana, I Kuntara. 1993. “Puisi Jawa Kuna: Penciptaan dan Kaidah Estetisnya”. Manusia dan Seni. Cetakan 

ke-7. Editor Dick Hartoko. Yogyakarta: Kanisius. 
Zoetmulder, P.J . 1983 dan 1985. Kalangwan Sastra Jawa Kuna Selayang Pandang. Cetakan ke-1 dan ke-2. 

Jakarta: Djambatan 


