PROSIDING SANKARA

Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya

Volume 1, Nomor 1, Juni 2025
Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

MUSIK ETNIK SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA
DAN EKSPRESI SENI

I Nyoman Cau Arsana’

Jurusan Etnomusikologi/Prodi S1 Etnomusikologi, Institut Seni Indonesia Yogyakarta!
Email: invomancau@isi.ac.id

ABSTRAK

Artikel ini bertujuan untuk mengungkap musik etnik sebagai identitas budaya, menjelaskan proses
transmisi musik etnik, dan mendeskripsikan berbagai bentuk ekspresi seni yang mewujud dalam
kreativitas penciptaan karya musik. Metode yang digunakan dalam penulisan ini adalah deskriptif
analitik. Data-data penelitian dikumpulkan melalui studi pustaka, pengamatan/observasi, dan data
audio-visual yang diperoleh dari internet. Hasil yang didapat adalah tiga poin pokok kajian yakni
persoalan identitas, pembelajaran musik etnis, dan berbagai bentuk ekspresi seni, ketiganya saling
terkait dan berkelindan. Transmisi musik sebagai proses pewarisan, baik diselenggarakan melalui
pendidikan formal maupun nonformal, memegang peranan penting berkaitan dengan
keberlangsungan dan terjaganya tradisi musik etnik dalam budaya masyarakat. Dalam proses
pembelajarannya, terjadi transmisi berbagai pengetahuan dan pemahaman tekstual musikal, serta
pengalaman praktik musik etnik dari generasi kepada generasi berikutnya. Di sisi lain, ketika
dihadapkan pada persoalan yang terjadi di era globalisasi dan digitalisasi, pengetahuan dan
pengalaman tersebut akan menjadi sumber yang sangat penting, menjadi kekuatan dan ketahanan
budaya dalam beradaptasi dengan ruang dan waktu. Dengan kekuatan dan ketahanan budaya tersebut,
berbagai bentuk ekspresi seni yang muncul kemudian tidak kehilangan identitasnya, bahkan lebih
dari itu, ekspresi yang dihadirkan adalah ekspresi kreativitas seni yang mampu beradaptasi dengan
lingkungan, ruang, dan waktu, di samping tetap mempertahankan identitas musik tradisinya.

Kata Kunci: Musik Etnik, Pembelajaran Musik Analitik, Identitas, Ekspresi Seni

ABSTRACT

This article aims to explore ethnic music as a form of cultural identity, to explain the process of its
transmission, and to describe the various forms of artistic expression manifested through creative
musical works. The method used in this study is descriptive-analytic. Research data were collected
through literature review, observation, and audio-visual materials from the internet. The findings
highlight three main aspects: issues of identity, ethnic music education, and diverse forms of artistic
expression — all of which are interconnected each other. The transmission of music as a process of
inheritance, whether through formal or non-formal education, plays a vital role in preserving and
sustaining ethnic music traditions within a community’s culture. During the learning process, various
types of musical knowledge and textual understanding, along with practical experience in ethnic
music, are inherited from one generation to the next. In the face of challenges brought by
globalization and digitalization, this knowledge and experience serve as crucial resources — forming
the cultural strength and resilience needed to adapt across space and time. Through this cultural
strength and resilience, emerging artistic expressions retain their identity. Moreover, they become
creative expressions that are able to adapt to their surroundings while still maintaining traditional
musical identity.

Keywords: Ethnic Music, Analitical Music Learning, Identity, Artistic Expression



https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara
mailto:inyomancau@isi.ac.id

PROSIDING SANKARA

Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya

Volume 1, Nomor 1, Juni 2025
Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

PENDAHULUAN

Keberagaman musik di Nusantara merupakan kekayaan budaya yang patut disyukuri.
Berbagai bentuk musik tradisional, sampai saat ini masih dapat ditemukan, mewarnai aktivitas
budaya masyarakat pendukungnya. Musik etnik hadir, bukan saja sebagai ekspresi seni semata,
tetapi juga sebagai identitas budaya. Identitas adalah sesuatu yang bersifat cair (fluid), terbentuk
melalui negosiasi antara warisan (inheritance) dan pengalaman hidup (/ived experience).
Identitas bukanlah esensi yang tetap, melainkan proses menjadi (becoming) yang dinamis, hasil
negosiasi antara sejarah, budaya, dan kekuasaan (Hall, 1996: 225).

Di tengah arus globalisasi dan era digitalisasi, dimana terbukanya ruang yang
memungkinkan terjadinya pertukaran budaya dan ide, serta semakin mudahnya akses untuk
mempelajari budaya dari seluruh dunia, persoalan identitas budaya menjadi penting utuk
diamati. Pada titik ini, persoalan identitas musik etnik yang terbentuk melalui negosiasi antara
warisan dan pengalaman hidup, bertautan dengan tiga hal yaitu proses pewarisan (pembelajaran
musik etnik), ekspresi seni, dan identitas.

Pembelajaran musik etnik menjadi satu strategi bagaimana proses transmisi
berlangsung, yaitu pewarisan identitas secara turun temurun baik secara fisikal tekstual,
musikal, dan konteksnya. Identitas tersebut kemudian ditransmisikan kepada generasi-generasi
berikutnya melalui proses pembelajaran. Persoalan kedua yaitu berkaitan dengan ekspresi seni.
Ekspresi seni dalam era kontemporer, tentu akan berhadapan dengan era yang disebut dengan
globalisasi dan digitalisasi. Dalam konteks ini, kajian terhadap ekspresi seni menjadi penting
untuk mengungkapkan bagaimana relasi antara ekspresi seni yang muncul berkaitan dengan
upaya mempertahankan identitas, atau menelisik identitas ekspresi seni yang muncul yang
beradaptasi dengan situasi eksternal. Oleh karena itu, tiga hal yang dibahas dalam artikel ini
yaitu: 1. Pembelajaran musik etnik atau transmisi musik sebagai usaha mempertahankan
budaya tradisi musik tersebut; 2. Identitas yang dapat ditelusur melalui musik etnik; dan 3.
Musik etnik ditinjau dari ekspresi seni yang berkaitan juga dengan persoalan identitas.

METODE

Metode yang digunakan dalam penulisan ini adalah deskriptif analitik. Pengumpulan
data dilakukan melalui studi pustaka, pengamatan atau observasi, dan data audio-visual
diperoleh dari internet. Data-data yang telah dikumpulkan kemudian dipilah, dipilih, dan
diklasifikasi sesuai dengan kebutuhan. Melalui studi pustaka didapatkan data-data terkait
metode pembelajaran musik etnik dan identitas budaya yang dapat ditelusur melalui wujud
artefak budaya seperti instrumentasi, laras, tangga nada, dan ornamentasi yang terdapat dalam
instrumen musik etnik. Sementara data-data tentang ekspresi seni yang tertuang dalam berbagai
bentuk kreativitas musik didapat melalui pengamatan/observasi, serta data-data audio-visual
dari internet. Data-data tersebut kemudian diteropong dan dianalisis dengan konsep identitas
dan kreativitas sehingga ditemukan keterkaitan hubungan antara tiga variabel dalam kajian ini
yakni musik etnik dan pengajarannya, musik etnik sebagai identitas budaya, dan musik etnik
sebagai ekspresi seni.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Ada tiga hal yang akan dibahas dalam tulisan ini yaitu musik etnik dan pengajarannya,
musik etnik sebagai identitas budaya, dan musik etnik sebagai ekspresi seni. Seperti yang
disampaikan di atas bahwa ketiga hal ini mempunyai hubungan yang saling terkait dan

13



https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

PROSIDING SANKARA

Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya

Volume 1, Nomor 1, Juni 2025
Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

berkelindan antara satu dengan lainnya. Oleh karena itu, pembahasan ketiga variabel tersebut
menjadi penting untuk mendapatkan gambaran secara komprehensif dan menunjukkan
keterkaitan antara ketiganya.

Musik Etnik dan Pengajarannya

Mendiskusikan musik etnik sebagai identitas, tidak dapat terlepas dari pembahasan
tentang bagaimana musik tersebut dijaga keberlangsungannya, bagaimana masyarakat
memposisikan dan menggunakannya dalam konteks kehidupan sosial dan budaya masyarakat,
serta bagaimana musik tersebut dimaknai oleh masyarakat pendukungnya. Dalam konteks ini,
transmisi musik menjadi penting untuk didiskusikan.

Pewarisan musik etnik terkait dengan transmisi musik dalam budaya masyarakat, pada
umumnya bersifat non literat (tradisi lisan). Musik etnik dipelajari secara turun temurun dari
generasi ke generasi berikutnya. Berbagai contoh sistem transmisi musik-musik di Nusantara
seperti Karawitan Sunda, Karawitan Jawa, Karawitan Bali, Musik Minang, Musik Kalimantan,
Musik Papua, Musik Sulawesi, dan lain sejenisnya, menunjukkan tentang bagaimana musik
etnik diwariskan kepada generasi berikutnya. Di Bali misalnya, pada malam hari di bale-bale
banjar kita dapat menyaksikan antusiasme masyarakat mengadakan latihan gamelan dan seni
lainnya sehingga bermuara pada lestarinya seni dan budaya Bali.

Selain yang berkembang di masyarakat, musik etnik juga dipelajari di lembaga-lembaga
pendidikan, terlebih khusus lembaga pendidikan seni. Dalam artikel ini akan diuraikan
bagaimana pengajaran musik etnik pada Program Studi Etnomusikologi, Fakultas Seni
Pertunjukan, ISI Yogyakarta dengan metode pembelajarannya yaitu Pembelajaran Musik
Analitik (PMA). Hal ini dilakukan untuk memberikan gambaran terkait transmisi musik etnik
bagi generasi muda (mahasiswa) di lingkungan pendidikan formal.

Metode PMA (Pembelajaran Musik Analitik)

Pada tahun 2005 Program Studi Etnomusikologi FSP ISI Yogyakarta mendapatkan
Hibah Kompetisi A-2 berjudul “Meningkatkan Efektivitas Proses Pembelajaran dan Kualitas
Lulusan”. Salah satu programnya adalah perancangan metode Pembelajaran Musik Analitik
(PMA) yaitu sebuah metode pembelajaran yang menggabungkan antara teori dan praktik
(musik etnik). Metode ini diharapkan dapat meningkatkan efisiensi pembelajaran praktik musik
etnik, melatih kepekaan mahasiswa, bersikap teliti terhadap nilai-nilai etik, estetik, dan filosofis
(Tim Penyusun, 2007: 10).

Menyusun strategi dan menentukan metode pembelajaran yang tepat sangat penting
dilakukan, mengingat kondisi eksternal yang ada pada Prodi Etnomusikologi. Sedikitnya ada
tiga hal yang perlu diperhatikan terhadap kondisi eksternal sebagai pemantik permasalahan
berkaitan pembelajaran musik etnik. Pertama, heterogenitas latar belakang budaya dan asal
mahasiswa. Data mahasiswa Etnomusikologi menunjukkan, bahwa mahasiswa yang
berlatarbelakang budaya karawitan (Jawa, Sunda, Bali) seperti berasal dari propinsi DIY, Jawa
Tengah, Jawa Timur, Jawa Barat, dan Bali, jumlahnya lebih sedikit dibanding mahasiswa yang
berasal dari propinsi lainnya. Di sisi lain, dilihat dari latar belakang pendidikannya, mahasiswa
yang asal sekolahnya berasal dari SMA dan sejenis jumlahnya lebih banyak dibanding dengan
yang berasal dari SMK (jurusan Karawitan dan Musik). Kedua, pengalaman mahasiswa dalam
bermain musik (praktik karawitan) tidak seimbang antara mahasiswa yang satu dengan lainnya.
Hal ini disebabkan oleh latar belakang budaya dan asal sekolahnya. Bahkan, beberapa

14



https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

PROSIDING SANKARA

Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya

Volume 1, Nomor 1, Juni 2025
Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

diantaranya ada yang baru melihat secara langsung barungan gong kebyar ketika studi di
jurusan Etnomusikologi. Keftiga, kemampuan mahasiswa dalam melakukan analisis musik
belum merata (Arsana, 2020: 64). Berdasarkan persoalan tersebut, Prodi Enomusikologi FSP
ISI Yogyakarta Menyusun strategi dan metode pembelajaran yang disebut Pembelajaran Musik
Analitik.

Metode Pembelajaran Musik Analitik dalam praktiknya menekankan analisis materi
ajar terlebih dahulu, sebelum materi tersebut diajarkan kepada mahasiswa. Sejalan dengan
konsep etnomusikologi, analisis yang dilakukan adalah analisis tekstual dan kontekstual. Teks
artinya kejadian akustik, sementara konteks adalah suasana, yaitu keadaan yang dibentuk oleh
masyarakat pendukung musik tersebut (Nakagawa, 2000: 6). Analisis tekstual diarahkan pada
analisis materi ajar dari sisi ansambel musik yang dipelajari, sementara analisis kontekstual
meliputi konsep filosofis yang tampak pada instrumen gamelan dan pola tabuhannya.

Analisis Tekstual

Sebelum mahasiswa mempelajari satu gending (komposisi musik) dalam ansambel
musik etnis tertentu, terlebih dahulu mahasiswa diberikan informasi terkait analisis tekstual dari
ansambel musik yang dipelajari. Beberapa di antaranya adalah klasifikasi dan fungsi instrumen,
sikap menabubh, struktur gending/komposisi, dan pola tabuhan instrumen.

Klasifikasi instrumen dalam ansambel dapat dijelaskan dengan meminjam konsep
klasifikasi yang ditawarkan oleh Mahillon-Sachs-von Hornbostel, yakni klasifikasi instrumen
yang didasarkan atas bahan yang menyebabkan suara atau sumber bunyi pada alat atau
instrumen musik. Dengan konsep ini, instrumen-instrumen dalam sebuah ansambel dapat
diklasifikasikan ke dalam lima kelompok yaitu idiophone, aerophone, membranophone,
chordophone, dan electrophone (Banoe, 1984: 13).

Pada umumnya, ansambel musik di Nusantara dapat diklasifikasikan dalam empat
kelompok yaitu idiophone, membranophone, aerophone, dan chordophone. Idiophone adalah
kelompok instrumen yang sumber bunyinya dihasilkan oleh badan alat musik itu sendiri.
Terdapat banyak contoh instrumen yang termasuk idiophone dan bahkan pada umumnya
berbagai jenis ansambel di Nusantara didominasi oleh kelompok instrumen jenis ini. Beberapa
di antaranya adalah terompong, ugal, pemade, kantil, penyacah, jublag, jegogan, reyong,
kempur, kemong, gong, kempli, bebende, kajar, ceng-ceng ricik, serta ceng-ceng kopyak adalah
beberapa nama instrumen dalam ansambel Gong Kebyar yang termasuk ke dalam kelompok
idiophone. Instrumen bonang, saron dalam gamelan Jawa dan Sunda, instrumen gambang
dalam gamelan Jawa dan Banyumas, falempong dalam musik Minangkabau, instrumen ogung
dalam Gondang Sabangunan adalah beberapa contoh instrumen di Nusantara termasuk
kelompok idiophone. Berikutnya adalah membranophone yaitu kelompok instrumen yang
sumber bunyinya dihasilkan oleh kulit atau membran yang diregangkan. Instrumen Nusantara
yang termasuk jenis ini beberapa di antaranya adalah kendang (kendang Jawa, kendang Sunda,
kendang Bali), taganing dalam ansambel Gondang, rebana, bedug, instrumen tifa, dan lain
sejenisnya. Selanjutnya adalah aerophone adalah kelompok instrumen yang sumber bunyinya
dihasilkan oleh udara yang berada dalam sebuah alat musik. Termasuk dalam kelompok ini
adalah instrumen suling dalam gamelan Jawa, Sunda, dan Bali, instrumen suling dalam ganrang
Makassar, serunai dan saluang dalam musik Minangkabau, terompet reog atau selompret, dan
lain sejenisnya. Berikutnya adalah kelompok instrumen chordophone adalah kelompok
instrumen yang sumber bunyinya dihasilkan oleh kawat atau dawai, contohnya adalah
instrumen rebab, pakacaping, kecapi Sunda, instrumen penting, dan lain sebagainya.

15



https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

PROSIDING SANKARA

Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya

Volume 1, Nomor 1, Juni 2025
Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

Selain klasifikasi instrumen, penjelasan fungsi instrumen dalam sebuah ansambel juga
sangat penting diinformasikan kepada mahasiswa saat mempelajari ansambel tertentu. Untuk
menjelaskan hal tersebut, bisa saja meminjam proposisi fungsi instrumen yang disampaikan
oleh tokoh karawitan seperti Sindusawarno dan Martopangrawit yang menekankan dua istilah
musikal yaitu ‘lagu’ dan ‘irama’ untuk mengamati fungsi instrumen dalam sebuah ansambel
(Martopangrawit, 1975: 1-3; Sumarsam, 2003: 222). Selain itu, juga dapat menggunakan
proposisi yang disampaikan oleh Sukerta yang mengelompokkan instrumen Gong Kebyar ke
dalam enam kelompok yaitu kelompok tungguhan bantang gending, penandan, pepayasan,
pesu-mulih, pemanis, dan pengramen (Sukerta, 2009: 151). Pengelompokan lainnya adalah
pengelompokan instrumen berorientasi pada fungsinya sebagai kelompok instrumen melodis,
ritmis, dan kolotomis.

Terkait sikap menabuh, dalam metode PMA lebih diarahkan pada etika mahasiswa
ketika praktik menabuh gamelan atau praktik musik etnik. Beberapa contoh di antaranya adalah
tidak melangkahi gamelan, duduk dengan sopan saat bermain gamelan seperti duduk bersila
bagi penabuh laki-laki dan bersimpuh bagi penabuh perempuan, atau duduk dengan sopan bila
menggunakan alas seperti kursi, serta bersikap toleran kepada sesama pemain/penabuh lainnya.
Sikap menabuh menjadi penting untuk diperhatikan karena akan berpengaruh pada
kenyamanan seseorang dalam bermain gamelan sehingga dapat menghasilkan permainan sesuai
dengan yang diharapkan.

Analisis tekstual berikutnya adalah struktur gending dan pola tabuhan. Pemahaman
tentang struktur gending sangat penting untuk diberikan kepada mahasiswa. Pemahaman itu
akan dapat membantu mahasiswa dalam menghayati gending atau komposisi yang dipelajari,
di samping mengetahui bagian-bagian gending yang di dalamnya terdapat pola garap yang
berbeda-beda. Dengan mengamati hubungan antara pola tabuhan instrumen yang satu dengan
lainnya dalam sebuah komposisi gending, mahasiswa diharapkan mendapatkan pemahaman
secara komprehensif terkait materi yang dipelajari.

Analisis Kontekstual

Untuk memberikan gambaran analisis kontekstual, sekilas akan diuraikan proses
pembelajaran gamelan Bali seperti Gong Kebyar atau Gong Gede pada Prodi Etnomusikologi
FSP ISI Yogyakarta. Pada pembelajarannya, analisis kontekstual misalnya dapat diarahkan
pada konsep filsafat atau logika yang terdapat dalam lontar Prakempa. Disebutkan bahwa orang
Bali, di mana pun ia berada dan apa pun yang ia perbuat, konsep keseimbangan hidup akan
menjadi dasar perbuatannya. Dijelaskan bahwa ada sepuluh dimensi konsep keseimbangan
hidup manusia yaitu keseimbangan hidup manusia dalam dimensi tunggal sampai dengan
dimensi sepuluh (Bandem, 1986: 11-12). Dari sepuluh dimensi keseimbangan hidup, satu di
antaranya yaitu keseimbangan hidup manusia dalam dimensi dualistis sangat terkait dengan
gamelan Bali.

Dimensi dualistis sebagai konsep keseimbangan hidup manusia sangat tampak pada
ansambel gamelan Bali, baik dari jenis instrumen atau fungguhan maupun dari pola tabuhan
instrument. Konsep keseimbangan dalam dimensi dualistis tersebut dikenal dengan sebutan rwa
bhineda yaitu dua hal yang berbeda namun keduanya saling terkait dan saling melengkapi.

Konsep rwa bhineda yang tercermin dalam instrumen gamelan Bali tampak pada
instrumen-instrumen yang dibuat secara berpasangan. Terkait hal ini dikenal istilah
pangumbang dan pangisep. Pangumbang adalah instrumen dengan susunan nadanya memiliki

16


https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

PROSIDING SANKARA

Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya

Volume 1, Nomor 1, Juni 2025
Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

yang lebih rendah, sementara pangisep memiliki frekwensi nada yang lebih tinggi disbanding
pangumbang. Dengan konsep ini, dalam gamelan Gong Kebyar misalnya terdapat instrumen
berpasangan seperti instrumen ugal pangumbang dan ugal pangisep, pemade pangumbang dan
pemade pangisep, kantil pangumbang dan kantil pangisep, penyacah pangumbang dan
penyacah pangisep, jublag pangumbang dan jublag pangisep, jegogan pangumbang dan
jegogan pangisep. Apabila nada yang sama (pangumbang dan pangisep) dalam ansambel
tersebut dibunyikan secara bersamaan, maka akan menghasilkan suara yang sangat khas yakni
suara bergelombang disebut ombak yang menjadi karakteristik suara gamelan Bali.

Di samping konsep ngumbang-ngisep, konsep dualitas lanang-wadon juga tampak
dalam beberapa jenis instrumen dalam gamelan Bali. Instrumen-instrumen tersebut adalah
instrumen kendang (kendang lanang dan kendang wadon) serta instrumen gong (lanang-
wadon).

Selain tercermin dalam jenis-jenis instrumen, konsep rwa bhineda juga terdapat
dalam pola tabuhan instrumen. Pola tabuhan polos (on the beat) dan pola tabuhan sangsih (off
the beat) adalah contoh dari konsep keseimbangan dua dalam gong kebyar. Perpaduan dari pola
tabuhan polos dan sangsih menghasilkan pola ubit-ubitan, yaitu suatu pola atau figurasi saling
mengisi dan saling mengunci (interlocking figuration). Di samping itu, konsep dualitas juga
tampak pada aspek tempo (cepat-lambat atau becat-adeng) dan aspek dinamika (keras-lemah
atau nguncab-ngees).

Pemahaman tentang konsep filsafat atau logika dalam gamelan Bali terutama konsep
rwa bhineda (konsep keseimbangan dalam dimensi dualistis) dapat dijadikan dasar untuk
menjelaskan mengapa instrumen-instrumen dalam ansambel gamelan Bali dibuat secara
berpasangan, di samping pola garap tempo, dinamika, serta adanya pola fabuhan yang juga
berpasangan. Analisis kontekstual dalam metode Pembelajaran Musik Analitik (PMA) ini dapat
melengkapi pemahaman mahasiswa berkaitan dengan materi ajar dari perspektif filosofis.
Proses pembelajaran dalam konteks ini, menjadi strategi transmisi kearifan lokal yang terdapat
dalam musik etnik termasuk mengenalkan identitas budaya masyarakat yang termuat dalam
musik etnik kepada generasi mendatang.

Musik Etnik sebagai Identitas Budaya

Identitas budaya dalam musik etnik dapat ditelusur melalui elemen-elemen yang.
terdapat dalam musik tersebut seperti instrumentasi, laras (tangga nada), teknik permainan dan
pola tabuhan. Keempat hal tersebut dapat dijelaskan sebagai berikut.

Instrumentasi

Instrumen musik etnik di Nusantara dilihat dari jumlah dan jenisnya sangatlah
beragam. Dari berbagai jenis instrumen tersebut, kita dapat membedakan antara yang satu
dengan yang lainnya berdasarkan wujud fisikalnya. Walaupun sama-sama tergolong instrumen
bilah, beberapa instrumen seperti dalam gambar 1 dan 2, dapat diidentifikasi dari sisi bentuk
dan ornamen yang terdapat dalam instrumen tersebut. Instrumen saron Jawa (Gambar 1 kiri)
adalah salah satu instrumen yang terdapat dalam ansambel gamelan Jawa terbuat dari perunggu
berlaras pelog atau slendro. Bilah-bilah instrumen ditata sedemikian rupa di atas rancakan kayu,
biasanya terbuat dari kayu nangka. Rancakan tersebut dihiasi dengan ornamen berupa ukiran
dengan motif tumbuh-tumbuhan. Instrumen ugal dalam Gong Kebyar (Gambar 1 kanan),
adalah instrumen bilah terbuat dari perunggu berlaras pelog panca nada. Sepuluh bilah dalam
instrumen ugal ditata dengan cara digantung sedemikian rupa di atas rancakan (fungguhan)

17



https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

PROSIDING SANKARA

Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya

Volume 1, Nomor 1, Juni 2025
Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

yang terbuat dari kayu. Sama halnya dengan rancakan saron Jawa, tungguhan ugal juga dihiasi
dengan ornamen berupa cerita pewayangan.
Gambar 1.
Saron Jawa (kiri) dan Instrumen ugal dalam Gong Kebyar (kanan)

Foto: Subagyo, Juni 2025

Sama halnya dengan instrumen saron dan ugal, instrumen garantung (gambar 2) yaitu
salah satu instrumen berbentuk bilah merupakan salah satu instrumen dalam musik Batak, juga
ditata sedemikian rupa di atas rancakan kayu. Rancakan tersebut juga dilengkapi dengan
ornamen khas Batak.

Gambar 2. Garantung, salah satu instrumen musik Batak

Foto: Subagyo, Juni 2025

Berbeda dengan ketiga instrumen di atas, instrumen sape’ (Gambar 3) adalah
instrumen petik yang ada dalam budaya musik Kalimantan. Pada instrumen sape’ terdapat
ornamen khas Kalimantan.

Gambar 3. Instrumen Sape’ Kalimantan

18


https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

PROSIDING SANKARA

Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya

Volume 1, Nomor 1, Juni 2025
Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

/ [
Foto: Subagyo, Juni 2025

Jika diamati wujud fisik instrumen, maka kita dapat mengidentifikasi dan menduga
instrumen tersebut berasal dari daerah mana. Walaupun sama-sama instrumen berbentuk bilah,
dengan mengamati ornamen yang terdapat dalam instrumen (Gambar 1 & 2), dapat diketahui
bahwa instrumen tersebut berasal dari Jawa, Bali, dan Batak. Apalagi instrumen sape’ yang
secara fisik bentuknya menyerupai salah satu satwa di Kalimantan yaitu burung enggang dan
dilengkapi dengan ornamen khas di bagian badan instrumen sape’, memberikan petunjuk sangat

kuat yang mengidentifikasikan instrumen tersebut adalah salah satu instrumen dalam budaya
masyarakat Dayak Kalimantan.

Laras (Tangga Nada)

Laras atau tangga nada adalah elemen yang terdapat dalam musik etnik yang dapat
ditangkap secara auditif. Susunan nada-nada yang terdapat dalam satu oktaf/gembyang/angkep
sudah ditentukan tinggi rendah nadanya dan jarak nada atau swarantaranya. Pada budaya
karawitan, terutama karawitan Jawa, Sunda, dan Bali, dikenal adanya laras pelog dan slendro.
Pada budaya musik lainnya di Nusantara terdapat tangga nada diatonis atau ‘mirip dengan
diatonis’.

Menelusur identitas musik etnik melalui laras atau tangga nada, dapat diamati melalui
kesan, suasana, atau karakter laras yang disajikan dengan menggunakan ansambel tertentu.
Karakter, nuansa, atau suasana laras pelog misalnya, sangat berbeda dengan laras slendro.
Bahkan, walaupun sama-sama laras pelog, laras pelog yang disajikan dalam ansambel Degung
Sunda, akan berbeda dengan yang disajikan dalam gamelan Jawa dan Bali. Demikian pula, laras
pelog dalam satu budaya karawitan yang sama, seperti nuansa laras pelog Gong Kebyar,
berbeda dengan yang terdapat dalam ansambel Gong Gede, Semar Pagulingan, atau Selonding.
Dalam contoh lain, walaupun sama-sama menggunakan tangga nada diatonis, tangga nada

19


https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

PROSIDING SANKARA

Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya

Volume 1, Nomor 1, Juni 2025
Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

tersebut akan memberikan suasana musikal yang berbeda ketika kita mengamati sajian musikal
Talempong Minangkabau dan Sape’ Kalimantan. Dengan demikian, laras dapat dipandang
sebagai elemen musikal yang merepresentasikan identitas budaya.

Teknik Permainan dan Pola Tabuhan

Identitas musik etnik dapat pula ditelusur melalui teknik permainan dan pola tabuhan.
Masing-masing budaya musik Nusantara memiliki teknik permainan yang khas untuk
menghasilkan bunyi musikal yang diharapkan. Sebagai contoh teknik permainan beberapa
instrumen membran di Nusantara yaitu kendang Sunda, kendang Jawa, dan kendang Bali.
Teknik permainan kendang Sunda yang di-tepak dengan menggunakan dua tangan serta
pengolahan bunyi yang dihasilkan dari menutup membran kendang dengan tumit menghasilkan
suara kendang yang khas. Sementara teknik permainan kendang Jawa dimainkan dengan
menggunakan dua tangan dengan teknik tertentu (di-kebuk) menghasilkan suara kendang yang
khas pula. Adapun dalam permainan kendang Bali, terdapat dua teknik permainan kendang
yaitu teknik memainkan kendang Bali dengan menggunakan panggul dan tanpa menggunakan
panggul yang jika dimainkan akan menghasilkan suara kendang yang berbeda (Pryatna, et al.,
2020: 91). Contoh lain adalah dalam jenis instrumen gesek yakni rebab Sunda, Jawa, dan Bali.
Walaupun sama-sama dimainkan dengan cara digesek, tetapi ketiga instrumen tersebut
memiliki teknik permainan (kosokan) yang berbeda-beda sehingga menimbulkan suara rebab
yang berbeda pula.

Selain teknik permainan, pola fabuhan menjadi media lainnya untuk mengungkap
identitas budaya. Pola tabuhan oleh kalangan (etno) musikolog sering disebut dengan formula
atau pattern (Supanggah, 2009: 248). Dalam karawitan Jawa, cengkok dan sekaran adalah dua
istilah yang sering digunakan untuk menyebut pola fabuhan karawitan. Dalam karawitan Bali,
dikenal istilah ubit-ubitan menunjuk pada perpaduan antara pola tabuhan polos dan sangsih
yang menghasilkan figurasi yang saling mengunci (interlocking figuration), sementara dalam
pola tabuhan kendang dikenal istilah gagulet kendang untuk menyebutkan hasil perpaduan pola
tabuhan kendang lanang dan wadon.

Musik Etnik sebagai Ekspresi Seni

Membahas persoalan musik etnik sebagai identitas budaya dalam era globalisasi dan
digitalisasi, tidak terlepas dari pengamatan terhadap berbagai wujud ekspresi seni musik etnik
itu sendiri. Dalam konteks kekaryaan musik etnik sebagai ekspresi seni, setidaknya ada empat
tipe kekaryaan yang dapat diungkapkan yakni karya musik etnik yang mempertahankan tradisi,
karya baru yang bersumber dari tradisi, karya yang menggabungkan dua atau lebih (idiom atau
medium) musik etnik, dan karya yang menggabungkan musik etnik dan musik barat.

Tipe karya pertama yaitu karya musik etnik yang mempertahankan tradisi, dapat
dilihat pada fenomena penggunaan musik dalam konteks ritual seperti penggunaan ansambel
Gong Gede dalam upacara piodalan, Gamelan Sekaten dalam upacara Sekaten, dan lain
sejenisnya. Dalam dunia karawitan, karya musik dalam konteks aktivitas ritual seperti tersebut
digolongkan ke dalam karawitan tradisi yakni karawitan yang menggunakan pola garap sesuai
dengan konvensinya (Sukerta, 2011: 13). Contoh kedua karya musik tersebut dapat diamati
dalam dua tautan berikut: Gong Gede dalam upacara piodalan di Pura Batur
https://www.youtube.com/watch?v=0QGk g4W10go dan Gamelan Sekaten dalam upacara
Sekaten https://www.youtube.com/watch?v=SDXKs-QrF_M.

20



https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara
https://www.youtube.com/watch?v=QGk_g4W1Oqo
https://www.youtube.com/watch?v=SDXKs-QrF_M

PROSIDING SANKARA

Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya

Volume 1, Nomor 1, Juni 2025
Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

Tipe karya kedua adalah karya baru yang bersumber dari tradisi. Karya yang
dimaksud bisa saja berbentuk aransemen atau komposisi musik yang dibuat bersumber dari
tradisi. Karya-karya karawitan Bali yang disajikan dengan menggunakan Gong Kebyar yang
bersumber dari karya tradisi seperti gending-gending Gong Gede dapat digolongkan ke dalam
tipe karya ini. Dari sisi ekspresi kreativitas musikal ia menampilkan sesuatu yang baru, namun
di sisi lain komposisi ini juga tetap berpegang pada aturan-aturan komposisi (jajar pageh) yang
ada. Contoh lain termasuk komposisi yang dibuat bersumber dari tradisi adalah musik dalam
film Samsara yang disutradarai oleh Garin Nugroho. I Wayan Sudirana dan Kasyim, komposer
dalam film ini berhasil mengkombinasikan gamelan Bali dan EDM, meramu musik yang
eksentrik, atraktif, dan juga melahirkan suara-suara baru yang mistis dan magis yang
mengantarkan sang komposer meraih penghargaan Penata Musik Terbaik di FFI 2024.

Tipe karya berikutnya adalah menggabungkan dua atau lebih (idiom atau medium)
musik etnik. Karya kreatif dengan tipe ini menggabungkan idiom dan medium musikal dalam
karya komposisinya. Pada tahun 2020, Fakultas Seni Pertunjukan ISI Yogyakarta menggelar
karya dengan judul Sandi Mardangga. Karya ini menggabungkan idiom dan medium berupa
instrumen kendang Jawa Tengah, Jawa Timur, Sunda, dan Bali ke dalam komposisi yang
atraktif, estetik, dengan konsep kolaboratif. Secara lebih detail karya Sandi Mardangga dapat
dilihat via link youtube: https://www.youtube.com/watch?v=yskJOA-t10M. Karya musik etnik
yang menggabungkan idiom dan medium musik etnik cukup banyak jumlahnya. Karya-karya
mahasiswa Program Studi Etnomusikologi FSP ISI Yogyakarta yang bertajuk Saling Silang
adalah sebagian kecil di antara sekian banyak jenis karya dengan tipe ini. Dalam karya tersebut,
bukan saja idiom dan medium musikal saja yang dipadukan, melainkan juga identitas budaya
yang terrepresentasi dalam karya tersebut juga dipadukan melalui konsep komposisi.

Karya berikutnya adalah menggabungkan antara idiom dan medium musik etnik
dengan musik Barat. Idiom musik etnik seperti kecak, saluang, taganing, gamelan, dan lain
sejenisnya sering digabungkan dengan musik barat seperti orkestra. Saat pandemi Covid-19,
dalam perayaan Dharma Santi Nyepi DIY Tahun 2021, penulis bersama tim membuat satu
karya diberi judul Puja Pangruwating Bumi. Karya ini menggabungkan antara gamelan Bali
(gamelan Semarandana), musik Barat (kwartet), puisi, dan tari. Karya ini bisa dilihat via link
youtube:
https://www.youtube.com/watch?v=k4P Hgi07uc&list=RDk4P HgiO7uc&start_radio=1.
Contoh karya lainnya adalah Lela Ledhung yang menggabungkan karawitan Jawa dengan
orkestra musik Barat, seperti yang dapat dilihat via link youtube:
https://www.youtube.com/watch?v=Ep 1 C30KR Yu8&list=RDEp1C30KR Yu8&start_radio=1.
Karya-karya musik etnik sebagai ekspresi seni tersebut bermuara pada revitalisasi identitas
budaya. Revitalisasi dalam konteks ini ditekankan pada pemahaman sebagai suatu upaya yang
cermat dalam mengkonstruksi kembali suatu budaya dengan menghadirkan inovasi dan ‘energi
baru’ yang lebih menghidupkan dan memuaskan (Reading, 1986: 321 & 357). Revitalisasi
mengarah pada usaha-usaha dalam konteks penguatan, pengembangan, dan penemuan (Sudewi,
et al., 2020: 2), dalam kerangka musik etnik sebagai identitas budaya.

PENUTUP

Berdasarkan pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa identitas musik etnik
adalah sesuatu yang bersifat cair, bukan merupakan sesuatu yang tetap (statis). Identitas musik
etnik adalah sesuatu yang dinamis, selalu dalam proses pembentukan, terutama di dunia yang

21


https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara
https://www.youtube.com/watch?v=yskJ0A-t10M
https://www.youtube.com/watch?v=k4P_Hgi07uc&list=RDk4P_Hgi07uc&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=Ep1C30KRYu8&list=RDEp1C30KRYu8&start_radio=1

PROSIDING SANKARA

Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya

Volume 1, Nomor 1, Juni 2025
Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

ditandai oleh pertemuan antara budaya-budaya yang berbeda, yang menjadi keniscayaan di era
globalisasi dan digitalisasi.

Pembelajaran musik etnik sebagai strategi pewarisan budaya, baik pembelajaran
secara formal maupun non-formal adalah hal yang sangat penting dilakukan untuk menjaga
keberlangsungan dan kesinambungan tradisi musik tersebut dalam kebudayaan masyarakat.
Pembelajaran musik etnik adalah strategi transmisi identitas budaya dalam masyarakat. Di sisi
lain, musik etnik dalam berbagai bentuk ekspresi yang mewujud dalam karya musik, dapat
memperkuat identitas budaya masyarakat. Musik etnik yang di dalamnya mengandung elemen
musikal, konseptualisasi, perilaku, dan bunyi musik itu sendiri, masing-masing memiliki ciri
khas dan keunikan tersendiri sebagai identitas budaya masyarakat. Dengan demikian, transmisi
musik etnik sebagai strategi pewarisan budaya, ketika dihadapkan pada kemampuan
beradaptasi dengan situasi eksternal (globalisasi dan digitalisasi) dapat meningkatkan daya
kreativitas dan wujud ekspresi seni yang berkelindan dengan usaha revitalisasi identitas budaya.

REFERENSI

Arsana, I Nyoman Cau. 2020. “Analitic Music as An Alternatif Learning Method of Karawitan
Bali in The Time of Covid-19” dalam Sembadra: Journal of Arts and Education, Volume
2 Nomor 2: 63-72.

Bandem, I Made. 1986. Prakempa Sebuah Lontar Gambelan Bali. Denpasar: Akademi Seni
Tari Indonesia Denpasar.

Banoe, Pono. 1984. Pengantar Pengetahuan Alat Musik. Jakarta: C.V. Baru.

Hall, Stuart. 1996. "Cultural Identity and Diaspora" dalam Paul du Gay & Stuart Hall, Eds.
Questions of Cultural Identity. Sage Publications.

Martopangrawit. 1975. Pengetahuan Karawitan 1. Surakarta: ASKI Surakarta.

Nakagawa, Shin. 2000. Musik dan Kosmos: Sebuah Pengantar Etnomusikologi. Jakarta:
Yayasan Obor Indonesia.

Pryatna, I Putu Danika, Hendra Santosa, I Komang Sudirga. 2020. “Permainan Kendang Bali”
dalam Dewa Ruci: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Seni, Volume 15, Nomor 2: 90-100.

Reading, Hugo F. 1986. Dictionary of Social Sciences. Diterjemahkan Sahat Simamora. Kamus
llmu-ilmu Sosial. Jakarta: CV Rajawali.

Sudewi, I Nyoman, I Wayan Dana, dan I Nyoman Cau Arsana. 2020. Revitalisasi Estetika
Legong dan Kebyar: Strategi Kreatif Penciptaan Seni. Yogyakarta: Badan Penerbit ISI
Yogyakarta.

Sukerta, Pande Made. 2009. Gong Kebyar Buleleng: Perubahan dan Keberlanjutan Tradisi
Gong Kebyar. Surakarta: Program Pascasarjana bekerja sama dengan ISI Press Surakarta.

22



https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

PROSIDING SANKARA

Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya

Volume 1, Nomor 1, Juni 2025
Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

Sukerta, Pande Made. 2011. Metode Penyusunan Karya Musik (Sebuah Alternatif). Surakarta:
ISI Press Solo.

Sumarsam. 2003. Gamelan: Interaksi Budaya dan Perkembangan Musikal di Jawa.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Supanggah, Rahayu. 2009. Bothekan Karawitan II: Garap. Surakarta: Program Pascasarjana
bekerja sama dengan ISI Press Surakarta.

Tim Penyusun. 2007. “Rencana Implementasi Program, Program Hibah Kompetisi A-2 Jurusan
Etnomusikologi Fakultas Seni Pertunjukan Institut Seni Indonesia Yogyakarta”.

23


https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

