
PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

  

 
12 

 

 

MUSIK ETNIK SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA  

DAN EKSPRESI SENI 
 

I Nyoman Cau Arsana1
 

Jurusan Etnomusikologi/Prodi S1 Etnomusikologi, Institut Seni Indonesia Yogyakarta1 

Email: inyomancau@isi.ac.id  

 

A B S T R A K 

Artikel ini bertujuan untuk mengungkap musik etnik sebagai identitas budaya, menjelaskan proses 

transmisi musik etnik, dan mendeskripsikan berbagai bentuk ekspresi seni yang mewujud dalam 

kreativitas penciptaan karya musik. Metode yang digunakan dalam penulisan ini adalah deskriptif 

analitik. Data-data penelitian dikumpulkan melalui studi pustaka, pengamatan/observasi, dan data 

audio-visual yang diperoleh dari internet. Hasil yang didapat adalah tiga poin pokok kajian yakni 

persoalan identitas, pembelajaran musik etnis, dan berbagai bentuk ekspresi seni, ketiganya saling 

terkait dan berkelindan. Transmisi musik sebagai proses pewarisan, baik diselenggarakan melalui 

pendidikan formal maupun nonformal, memegang peranan penting berkaitan dengan 

keberlangsungan dan terjaganya tradisi musik etnik dalam budaya masyarakat. Dalam proses 

pembelajarannya, terjadi transmisi berbagai pengetahuan dan pemahaman tekstual musikal, serta 

pengalaman praktik musik etnik dari generasi kepada generasi berikutnya. Di sisi lain, ketika 

dihadapkan pada persoalan yang terjadi di era globalisasi dan digitalisasi, pengetahuan dan 

pengalaman tersebut akan menjadi sumber yang sangat penting, menjadi kekuatan dan ketahanan 

budaya dalam beradaptasi dengan ruang dan waktu. Dengan kekuatan dan ketahanan budaya tersebut, 

berbagai bentuk ekspresi seni yang muncul kemudian tidak kehilangan identitasnya, bahkan lebih 

dari itu, ekspresi yang dihadirkan adalah ekspresi kreativitas seni yang mampu beradaptasi dengan 

lingkungan, ruang, dan waktu, di samping tetap mempertahankan identitas musik tradisinya. 

 

Kata Kunci: Musik Etnik, Pembelajaran Musik Analitik, Identitas, Ekspresi Seni  

 

A B S T R A C T 

This article aims to explore ethnic music as a form of cultural identity, to explain the process of its 

transmission, and to describe the various forms of artistic expression manifested through creative 

musical works. The method used in this study is descriptive-analytic. Research data were collected 

through literature review, observation, and audio-visual materials from the internet. The findings 

highlight three main aspects: issues of identity, ethnic music education, and diverse forms of artistic 

expression — all of which are interconnected each other. The transmission of music as a process of 

inheritance, whether through formal or non-formal education, plays a vital role in preserving and 

sustaining ethnic music traditions within a community’s culture. During the learning process, various 

types of musical knowledge and textual understanding, along with practical experience in ethnic 

music, are inherited from one generation to the next. In the face of challenges brought by 

globalization and digitalization, this knowledge and experience serve as crucial resources — forming 

the cultural strength and resilience needed to adapt across space and time. Through this cultural 

strength and resilience, emerging artistic expressions retain their identity. Moreover, they become 

creative expressions that are able to adapt to their surroundings while still maintaining traditional 

musical identity. 

 

Keywords: Ethnic Music, Analitical Music Learning, Identity, Artistic Expression 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara
mailto:inyomancau@isi.ac.id


PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

  

 
13 

 

PENDAHULUAN  

Keberagaman musik di Nusantara merupakan kekayaan budaya yang patut disyukuri. 

Berbagai bentuk musik tradisional, sampai saat ini masih dapat ditemukan, mewarnai aktivitas 

budaya masyarakat pendukungnya. Musik etnik hadir, bukan saja sebagai ekspresi seni semata, 

tetapi juga sebagai identitas budaya. Identitas adalah sesuatu yang bersifat cair (fluid), terbentuk 

melalui negosiasi antara warisan (inheritance) dan pengalaman hidup (lived experience). 

Identitas bukanlah esensi yang tetap, melainkan proses menjadi (becoming) yang dinamis, hasil 

negosiasi antara sejarah, budaya, dan kekuasaan (Hall, 1996: 225). 

 Di tengah arus globalisasi dan era digitalisasi, dimana terbukanya ruang yang 

memungkinkan terjadinya pertukaran budaya dan ide, serta semakin mudahnya akses untuk 

mempelajari budaya dari seluruh dunia, persoalan identitas budaya menjadi penting utuk 

diamati. Pada titik ini, persoalan identitas musik etnik yang terbentuk melalui negosiasi antara 

warisan dan pengalaman hidup, bertautan dengan tiga hal yaitu proses pewarisan (pembelajaran 

musik etnik), ekspresi seni, dan identitas. 

Pembelajaran musik etnik menjadi satu strategi bagaimana proses transmisi 

berlangsung, yaitu pewarisan identitas secara turun temurun baik secara fisikal tekstual, 

musikal, dan konteksnya. Identitas tersebut kemudian ditransmisikan kepada generasi-generasi 

berikutnya melalui proses pembelajaran. Persoalan kedua yaitu berkaitan dengan ekspresi seni. 

Ekspresi seni dalam era kontemporer, tentu akan berhadapan dengan era yang disebut dengan 

globalisasi dan digitalisasi. Dalam konteks ini, kajian terhadap ekspresi seni menjadi penting 

untuk mengungkapkan bagaimana relasi antara ekspresi seni yang muncul berkaitan dengan 

upaya mempertahankan identitas, atau menelisik identitas ekspresi seni yang muncul yang 

beradaptasi dengan situasi eksternal. Oleh karena itu, tiga hal yang dibahas dalam artikel ini 

yaitu: 1. Pembelajaran musik etnik atau transmisi musik sebagai usaha mempertahankan 

budaya tradisi musik tersebut; 2. Identitas yang dapat ditelusur melalui musik etnik; dan 3. 

Musik etnik ditinjau dari ekspresi seni yang berkaitan juga dengan persoalan identitas. 

 

METODE  

Metode yang digunakan dalam penulisan ini adalah deskriptif analitik. Pengumpulan 

data dilakukan melalui studi pustaka, pengamatan atau observasi, dan data audio-visual 

diperoleh dari internet. Data-data yang telah dikumpulkan kemudian dipilah, dipilih, dan 

diklasifikasi sesuai dengan kebutuhan. Melalui studi pustaka didapatkan data-data terkait 

metode pembelajaran musik etnik dan identitas budaya yang dapat ditelusur melalui wujud 

artefak budaya seperti instrumentasi, laras, tangga nada, dan ornamentasi yang terdapat dalam 

instrumen musik etnik. Sementara data-data tentang ekspresi seni yang tertuang dalam berbagai 

bentuk kreativitas musik didapat melalui pengamatan/observasi, serta data-data audio-visual 
dari internet. Data-data tersebut kemudian diteropong dan dianalisis dengan konsep identitas 

dan kreativitas sehingga ditemukan keterkaitan hubungan antara tiga variabel dalam kajian ini 

yakni musik etnik dan pengajarannya, musik etnik sebagai identitas budaya, dan musik etnik 

sebagai ekspresi seni. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Ada tiga hal yang akan dibahas dalam tulisan ini yaitu musik etnik dan pengajarannya, 

musik etnik sebagai identitas budaya, dan musik etnik sebagai ekspresi seni. Seperti yang 

disampaikan di atas bahwa ketiga hal ini mempunyai hubungan yang saling terkait dan 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara


PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

  

 
14 

 

berkelindan antara satu dengan lainnya. Oleh karena itu, pembahasan ketiga variabel tersebut 

menjadi penting untuk mendapatkan gambaran secara komprehensif dan menunjukkan 

keterkaitan antara ketiganya. 

 

 

Musik Etnik dan Pengajarannya 

 Mendiskusikan musik etnik sebagai identitas, tidak dapat terlepas dari pembahasan 

tentang bagaimana musik tersebut dijaga keberlangsungannya, bagaimana masyarakat 

memposisikan dan menggunakannya dalam konteks kehidupan sosial dan budaya masyarakat, 

serta bagaimana musik tersebut dimaknai oleh masyarakat pendukungnya. Dalam konteks ini, 

transmisi musik menjadi penting untuk didiskusikan.  

 Pewarisan musik etnik terkait dengan transmisi musik dalam budaya masyarakat, pada 

umumnya bersifat non literat (tradisi lisan). Musik etnik dipelajari secara turun temurun dari 

generasi ke generasi berikutnya. Berbagai contoh sistem transmisi musik-musik di Nusantara 

seperti Karawitan Sunda, Karawitan Jawa, Karawitan Bali, Musik Minang, Musik Kalimantan, 

Musik Papua, Musik Sulawesi, dan lain sejenisnya, menunjukkan tentang bagaimana musik 

etnik diwariskan kepada generasi berikutnya. Di Bali misalnya, pada malam hari di bale-bale 

banjar kita dapat menyaksikan antusiasme masyarakat mengadakan latihan gamelan dan seni 

lainnya sehingga bermuara pada lestarinya seni dan budaya Bali. 

 Selain yang berkembang di masyarakat, musik etnik juga dipelajari di lembaga-lembaga 

pendidikan, terlebih khusus lembaga pendidikan seni. Dalam artikel ini akan diuraikan 

bagaimana pengajaran musik etnik pada Program Studi Etnomusikologi, Fakultas Seni 

Pertunjukan, ISI Yogyakarta dengan metode pembelajarannya yaitu Pembelajaran Musik 

Analitik (PMA). Hal ini dilakukan untuk memberikan gambaran terkait transmisi musik etnik 

bagi generasi muda (mahasiswa) di lingkungan pendidikan formal. 

 

Metode PMA (Pembelajaran Musik Analitik) 

 Pada tahun 2005 Program Studi Etnomusikologi FSP ISI Yogyakarta mendapatkan 

Hibah Kompetisi A-2 berjudul “Meningkatkan Efektivitas Proses Pembelajaran dan Kualitas 

Lulusan”. Salah satu programnya adalah perancangan metode Pembelajaran Musik Analitik 

(PMA) yaitu sebuah metode pembelajaran yang menggabungkan antara teori dan praktik 

(musik etnik). Metode ini diharapkan dapat meningkatkan efisiensi pembelajaran praktik musik 

etnik, melatih kepekaan mahasiswa, bersikap teliti terhadap nilai-nilai etik, estetik, dan filosofis 

(Tim Penyusun, 2007: 10).  

 Menyusun strategi dan menentukan metode pembelajaran yang tepat sangat penting 

dilakukan, mengingat kondisi eksternal yang ada pada Prodi Etnomusikologi. Sedikitnya ada 
tiga hal yang perlu diperhatikan terhadap kondisi eksternal sebagai pemantik permasalahan 

berkaitan pembelajaran musik etnik.  Pertama,  heterogenitas latar belakang budaya dan asal 

mahasiswa. Data mahasiswa Etnomusikologi menunjukkan, bahwa mahasiswa yang 

berlatarbelakang budaya karawitan (Jawa, Sunda, Bali) seperti berasal dari propinsi DIY, Jawa 

Tengah, Jawa Timur, Jawa Barat, dan Bali, jumlahnya lebih sedikit dibanding mahasiswa yang 

berasal dari propinsi lainnya. Di sisi lain, dilihat dari latar belakang pendidikannya, mahasiswa 

yang asal sekolahnya berasal dari SMA dan sejenis jumlahnya lebih banyak dibanding dengan 

yang berasal dari SMK (jurusan Karawitan dan Musik). Kedua, pengalaman mahasiswa dalam 

bermain musik (praktik karawitan) tidak seimbang antara mahasiswa yang satu dengan lainnya. 

Hal ini disebabkan oleh latar belakang budaya dan asal sekolahnya. Bahkan, beberapa 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara


PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

  

 
15 

 

diantaranya ada yang baru melihat secara langsung barungan gong kebyar ketika studi di 

jurusan Etnomusikologi. Ketiga, kemampuan mahasiswa dalam melakukan analisis musik 

belum merata (Arsana, 2020: 64). Berdasarkan persoalan tersebut, Prodi Enomusikologi FSP 

ISI Yogyakarta Menyusun strategi dan metode pembelajaran yang disebut Pembelajaran Musik 

Analitik. 

 Metode Pembelajaran Musik Analitik dalam praktiknya menekankan analisis materi 

ajar terlebih dahulu, sebelum materi tersebut diajarkan kepada mahasiswa. Sejalan dengan 

konsep etnomusikologi, analisis yang dilakukan adalah analisis tekstual dan kontekstual. Teks 

artinya kejadian akustik, sementara konteks adalah suasana, yaitu keadaan yang dibentuk oleh 

masyarakat pendukung musik tersebut (Nakagawa, 2000: 6). Analisis tekstual diarahkan pada 

analisis materi ajar dari sisi ansambel musik yang dipelajari, sementara analisis kontekstual 

meliputi konsep filosofis yang tampak pada instrumen gamelan dan pola tabuhannya. 

 

Analisis Tekstual 

 Sebelum mahasiswa mempelajari satu gending (komposisi musik) dalam ansambel 

musik etnis tertentu, terlebih dahulu mahasiswa diberikan informasi terkait analisis tekstual dari 

ansambel musik yang dipelajari. Beberapa di antaranya adalah klasifikasi dan fungsi instrumen, 

sikap menabuh, struktur gending/komposisi, dan pola tabuhan instrumen.  

 Klasifikasi instrumen dalam ansambel dapat dijelaskan dengan meminjam konsep 

klasifikasi yang ditawarkan oleh Mahillon-Sachs-von Hornbostel, yakni klasifikasi instrumen 

yang didasarkan atas bahan yang menyebabkan suara atau sumber bunyi pada alat atau 

instrumen musik. Dengan konsep ini, instrumen-instrumen dalam sebuah ansambel dapat 

diklasifikasikan ke dalam lima kelompok yaitu idiophone, aerophone, membranophone, 

chordophone, dan electrophone (Banoe, 1984: 13).  

Pada umumnya, ansambel musik di Nusantara dapat diklasifikasikan dalam empat 

kelompok yaitu idiophone, membranophone, aerophone, dan chordophone. Idiophone adalah 

kelompok instrumen yang sumber bunyinya dihasilkan oleh badan alat musik itu sendiri. 

Terdapat banyak contoh instrumen yang termasuk idiophone dan bahkan pada umumnya 

berbagai jenis ansambel di Nusantara didominasi oleh kelompok instrumen jenis ini. Beberapa 

di antaranya adalah terompong, ugal, pemade, kantil, penyacah, jublag, jegogan, reyong, 

kempur, kemong, gong, kempli, bebende, kajar, ceng-ceng ricik, serta ceng-ceng kopyak adalah 

beberapa nama instrumen dalam ansambel Gong Kebyar yang termasuk ke dalam kelompok 

idiophone. Instrumen bonang, saron dalam gamelan Jawa dan Sunda, instrumen gambang 

dalam gamelan Jawa dan Banyumas, talempong dalam musik Minangkabau, instrumen ogung 

dalam Gondang Sabangunan adalah beberapa contoh instrumen di Nusantara termasuk 

kelompok idiophone. Berikutnya adalah membranophone yaitu kelompok instrumen yang 
sumber bunyinya dihasilkan oleh kulit atau membran yang diregangkan. Instrumen Nusantara 

yang termasuk jenis ini beberapa di antaranya adalah kendang (kendang Jawa, kendang Sunda, 

kendang Bali), taganing dalam ansambel Gondang, rebana, bedug, instrumen tifa, dan lain 

sejenisnya. Selanjutnya adalah aerophone adalah kelompok instrumen yang sumber bunyinya 

dihasilkan oleh udara yang berada dalam sebuah alat musik. Termasuk dalam kelompok ini 

adalah instrumen suling dalam gamelan Jawa, Sunda, dan Bali, instrumen suling dalam ganrang 

Makassar, serunai dan saluang dalam musik Minangkabau, terompet reog atau selompret, dan 

lain sejenisnya. Berikutnya adalah kelompok instrumen chordophone adalah kelompok 

instrumen yang sumber bunyinya dihasilkan oleh kawat atau dawai, contohnya adalah 

instrumen rebab, pakacaping, kecapi Sunda, instrumen penting, dan lain sebagainya. 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara


PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

  

 
16 

 

Selain klasifikasi instrumen, penjelasan fungsi instrumen dalam sebuah ansambel juga 

sangat penting diinformasikan kepada mahasiswa saat mempelajari ansambel tertentu. Untuk 

menjelaskan hal tersebut, bisa saja meminjam proposisi fungsi instrumen yang disampaikan 

oleh tokoh karawitan seperti Sindusawarno dan Martopangrawit yang menekankan dua istilah 

musikal yaitu ‘lagu’ dan ‘irama’ untuk mengamati fungsi instrumen dalam sebuah ansambel 

(Martopangrawit, 1975: 1-3; Sumarsam, 2003: 222). Selain itu, juga dapat menggunakan 

proposisi yang disampaikan oleh Sukerta yang mengelompokkan instrumen Gong Kebyar ke 

dalam enam kelompok yaitu kelompok tungguhan  bantang gending, penandan, pepayasan, 

pesu-mulih, pemanis, dan pengramen (Sukerta, 2009: 151). Pengelompokan lainnya adalah 

pengelompokan instrumen berorientasi pada fungsinya sebagai kelompok instrumen melodis, 

ritmis, dan kolotomis.  

Terkait sikap menabuh, dalam metode PMA lebih diarahkan pada etika mahasiswa 

ketika praktik menabuh gamelan atau praktik musik etnik. Beberapa contoh di antaranya adalah 

tidak melangkahi gamelan, duduk dengan sopan saat bermain gamelan seperti duduk bersila 

bagi penabuh laki-laki dan bersimpuh bagi penabuh perempuan, atau duduk dengan sopan bila 

menggunakan alas seperti kursi, serta bersikap toleran kepada sesama pemain/penabuh lainnya. 

Sikap menabuh menjadi penting untuk diperhatikan karena akan berpengaruh pada 

kenyamanan seseorang dalam bermain gamelan sehingga dapat menghasilkan permainan sesuai 

dengan yang diharapkan. 

Analisis tekstual berikutnya adalah struktur gending dan pola tabuhan. Pemahaman 

tentang struktur gending sangat penting untuk diberikan kepada mahasiswa. Pemahaman itu 

akan dapat membantu mahasiswa dalam menghayati gending atau komposisi yang dipelajari, 

di samping mengetahui bagian-bagian gending yang di dalamnya terdapat pola garap yang 

berbeda-beda. Dengan mengamati hubungan antara pola tabuhan instrumen yang satu dengan 

lainnya dalam sebuah komposisi gending, mahasiswa diharapkan mendapatkan pemahaman 

secara komprehensif terkait materi yang dipelajari. 

  

 

Analisis Kontekstual 

 Untuk memberikan gambaran analisis kontekstual, sekilas akan diuraikan proses 

pembelajaran gamelan Bali seperti Gong Kebyar atau Gong Gede pada Prodi Etnomusikologi 

FSP ISI Yogyakarta. Pada pembelajarannya, analisis kontekstual misalnya dapat diarahkan 

pada konsep filsafat atau logika yang terdapat dalam lontar Prakempa. Disebutkan bahwa orang 

Bali, di mana pun ia berada dan apa pun yang ia perbuat, konsep keseimbangan hidup akan 

menjadi dasar perbuatannya. Dijelaskan bahwa ada sepuluh dimensi konsep keseimbangan 

hidup manusia yaitu keseimbangan hidup manusia dalam dimensi tunggal sampai dengan 
dimensi sepuluh (Bandem, 1986: 11-12). Dari sepuluh dimensi keseimbangan hidup, satu di 

antaranya yaitu keseimbangan hidup manusia dalam dimensi dualistis sangat terkait dengan 

gamelan Bali. 

  Dimensi dualistis sebagai konsep keseimbangan hidup manusia sangat tampak pada 

ansambel gamelan Bali, baik dari jenis instrumen atau tungguhan maupun dari pola tabuhan 

instrument. Konsep keseimbangan dalam dimensi dualistis tersebut dikenal dengan sebutan rwa 

bhineda yaitu dua hal yang berbeda namun keduanya saling terkait dan saling melengkapi. 

 Konsep rwa bhineda yang tercermin dalam instrumen gamelan Bali tampak pada 

instrumen-instrumen yang dibuat secara berpasangan. Terkait hal ini dikenal istilah 

pangumbang dan pangisep. Pangumbang adalah instrumen dengan susunan nadanya memiliki 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara


PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

  

 
17 

 

yang lebih rendah, sementara pangisep memiliki frekwensi nada yang lebih tinggi disbanding 

pangumbang.  Dengan konsep ini, dalam gamelan Gong Kebyar misalnya terdapat instrumen 

berpasangan  seperti instrumen ugal pangumbang dan ugal pangisep, pemade pangumbang dan 

pemade pangisep, kantil pangumbang dan kantil pangisep, penyacah pangumbang dan 

penyacah pangisep, jublag pangumbang dan jublag pangisep, jegogan pangumbang dan 

jegogan pangisep.  Apabila nada yang sama (pangumbang dan pangisep) dalam ansambel 

tersebut dibunyikan secara bersamaan, maka akan menghasilkan suara yang sangat khas yakni 

suara bergelombang disebut ombak yang menjadi karakteristik suara gamelan Bali. 

 Di samping konsep ngumbang-ngisep, konsep dualitas lanang-wadon juga tampak 

dalam beberapa jenis instrumen dalam gamelan Bali. Instrumen-instrumen tersebut adalah 

instrumen kendang (kendang lanang dan kendang wadon) serta instrumen gong (lanang-

wadon). 

 Selain tercermin dalam jenis-jenis instrumen, konsep rwa bhineda juga terdapat 

dalam pola tabuhan instrumen. Pola tabuhan polos (on the beat) dan pola tabuhan sangsih (off 

the beat) adalah contoh dari konsep keseimbangan dua dalam gong kebyar. Perpaduan dari pola 

tabuhan polos dan sangsih menghasilkan pola ubit-ubitan, yaitu suatu pola atau figurasi saling 

mengisi dan saling mengunci (interlocking figuration). Di samping itu, konsep dualitas juga 

tampak pada aspek tempo (cepat-lambat atau becat-adeng) dan aspek dinamika (keras-lemah 

atau nguncab-ngees).  

 Pemahaman tentang konsep filsafat atau logika dalam gamelan Bali terutama konsep 

rwa bhineda (konsep keseimbangan dalam dimensi dualistis) dapat dijadikan dasar untuk 

menjelaskan mengapa instrumen-instrumen dalam ansambel gamelan Bali dibuat secara 

berpasangan, di samping pola garap tempo, dinamika, serta adanya pola tabuhan yang juga 

berpasangan. Analisis kontekstual dalam metode Pembelajaran Musik Analitik (PMA) ini dapat 

melengkapi pemahaman mahasiswa berkaitan dengan materi ajar dari perspektif filosofis. 

Proses pembelajaran dalam konteks ini, menjadi strategi transmisi kearifan lokal yang terdapat 

dalam musik etnik termasuk mengenalkan identitas budaya masyarakat yang termuat dalam 

musik etnik kepada generasi mendatang. 

 

Musik Etnik sebagai Identitas Budaya 

 Identitas budaya dalam musik etnik dapat ditelusur melalui elemen-elemen yang. 

terdapat dalam musik tersebut seperti instrumentasi, laras (tangga nada), teknik permainan dan 

pola tabuhan. Keempat hal tersebut dapat dijelaskan sebagai berikut. 

 

Instrumentasi 

 Instrumen musik etnik di Nusantara dilihat dari jumlah dan jenisnya sangatlah 
beragam. Dari berbagai jenis instrumen tersebut, kita dapat membedakan antara yang satu 

dengan yang lainnya berdasarkan wujud fisikalnya. Walaupun sama-sama tergolong instrumen 

bilah, beberapa instrumen seperti dalam gambar 1 dan 2, dapat diidentifikasi dari sisi bentuk 

dan ornamen yang terdapat dalam instrumen tersebut. Instrumen saron Jawa (Gambar 1 kiri) 

adalah salah satu instrumen yang terdapat dalam ansambel gamelan Jawa terbuat dari perunggu 

berlaras pelog atau slendro. Bilah-bilah instrumen ditata sedemikian rupa di atas rancakan kayu, 

biasanya terbuat dari kayu nangka. Rancakan tersebut dihiasi dengan ornamen berupa ukiran 

dengan motif tumbuh-tumbuhan.  Instrumen ugal dalam Gong Kebyar (Gambar 1 kanan), 

adalah instrumen bilah terbuat dari perunggu berlaras pelog panca nada. Sepuluh bilah dalam 

instrumen ugal ditata dengan cara digantung sedemikian rupa di atas rancakan (tungguhan) 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara


PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

  

 
18 

 

yang terbuat dari kayu. Sama halnya dengan rancakan saron Jawa, tungguhan ugal juga dihiasi 

dengan ornamen berupa cerita pewayangan.   

Gambar 1.  

Saron Jawa (kiri) dan Instrumen ugal dalam Gong Kebyar (kanan) 

 

 
 

Foto: Subagyo, Juni 2025 

  

 Sama halnya dengan instrumen saron dan ugal, instrumen garantung (gambar 2) yaitu 

salah satu instrumen berbentuk bilah merupakan salah satu instrumen dalam musik Batak, juga 

ditata sedemikian rupa di atas rancakan kayu. Rancakan tersebut juga dilengkapi dengan 

ornamen khas Batak. 

 

Gambar 2. Garantung, salah satu instrumen musik Batak 

 

 
 

Foto: Subagyo, Juni 2025 

 

 Berbeda dengan ketiga instrumen di atas, instrumen sape’ (Gambar 3) adalah 

instrumen petik yang ada dalam budaya musik Kalimantan. Pada instrumen sape’ terdapat 

ornamen khas Kalimantan. 

 

Gambar 3. Instrumen Sape’ Kalimantan 

 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara


PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

  

 
19 

 

 
 

Foto: Subagyo, Juni 2025 

 Jika diamati wujud fisik instrumen, maka kita dapat mengidentifikasi dan menduga 

instrumen tersebut berasal dari daerah mana. Walaupun sama-sama instrumen berbentuk bilah, 

dengan mengamati ornamen yang terdapat dalam instrumen (Gambar 1 & 2), dapat diketahui 

bahwa instrumen tersebut berasal dari Jawa, Bali, dan Batak. Apalagi instrumen sape’ yang 

secara fisik bentuknya menyerupai salah satu satwa di Kalimantan yaitu burung enggang dan 

dilengkapi dengan ornamen khas di bagian badan instrumen sape’, memberikan petunjuk sangat 

kuat yang mengidentifikasikan instrumen tersebut adalah salah satu instrumen dalam budaya 

masyarakat Dayak Kalimantan. 

 

 

Laras (Tangga Nada) 

 Laras atau tangga nada adalah elemen yang terdapat dalam musik etnik yang dapat 

ditangkap secara auditif. Susunan nada-nada yang terdapat dalam satu oktaf/gembyang/angkep 

sudah ditentukan tinggi rendah nadanya dan jarak nada atau swarantaranya. Pada budaya 

karawitan, terutama karawitan Jawa, Sunda, dan Bali, dikenal adanya laras pelog dan slendro. 

Pada budaya musik lainnya di Nusantara terdapat tangga nada diatonis atau ‘mirip dengan 

diatonis’. 

 Menelusur identitas musik etnik melalui laras atau tangga nada, dapat diamati melalui 

kesan, suasana, atau karakter laras yang disajikan dengan menggunakan ansambel tertentu. 

Karakter, nuansa, atau suasana laras pelog misalnya, sangat berbeda dengan laras slendro. 

Bahkan, walaupun sama-sama laras pelog, laras pelog yang disajikan dalam ansambel Degung 

Sunda, akan berbeda dengan yang disajikan dalam gamelan Jawa dan Bali. Demikian pula, laras 

pelog dalam satu budaya karawitan yang sama, seperti nuansa laras pelog Gong Kebyar, 

berbeda dengan yang terdapat dalam ansambel Gong Gede, Semar Pagulingan, atau Selonding. 

Dalam contoh lain, walaupun sama-sama menggunakan tangga nada diatonis, tangga nada 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara


PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

  

 
20 

 

tersebut akan memberikan suasana musikal yang berbeda ketika kita mengamati sajian musikal 

Talempong Minangkabau dan Sape’ Kalimantan. Dengan demikian, laras dapat dipandang 

sebagai elemen musikal yang merepresentasikan identitas budaya. 

 

Teknik Permainan dan Pola Tabuhan 

 Identitas musik etnik dapat pula ditelusur melalui teknik permainan dan pola tabuhan. 

Masing-masing budaya musik Nusantara memiliki teknik permainan yang khas untuk 

menghasilkan bunyi musikal yang diharapkan. Sebagai contoh teknik permainan beberapa 

instrumen membran di Nusantara yaitu kendang Sunda, kendang Jawa, dan kendang Bali.  

Teknik permainan kendang Sunda yang di-tepak dengan menggunakan dua tangan serta 

pengolahan bunyi yang dihasilkan dari menutup membran kendang dengan tumit menghasilkan 

suara kendang yang khas.  Sementara teknik permainan kendang Jawa dimainkan dengan 

menggunakan dua tangan dengan teknik tertentu (di-kebuk) menghasilkan suara kendang yang 

khas pula. Adapun dalam permainan kendang Bali, terdapat dua teknik permainan kendang 

yaitu teknik memainkan kendang Bali dengan menggunakan panggul dan tanpa menggunakan 

panggul yang jika dimainkan akan menghasilkan suara kendang yang berbeda (Pryatna, et al., 

2020: 91). Contoh lain adalah dalam jenis instrumen gesek yakni rebab Sunda, Jawa, dan Bali. 

Walaupun sama-sama dimainkan dengan cara digesek, tetapi ketiga instrumen tersebut 

memiliki teknik permainan (kosokan) yang berbeda-beda sehingga menimbulkan suara rebab 

yang berbeda pula.  

 Selain teknik permainan, pola tabuhan menjadi media lainnya untuk mengungkap 

identitas budaya. Pola tabuhan oleh kalangan (etno) musikolog sering disebut dengan formula 

atau pattern (Supanggah, 2009: 248). Dalam karawitan Jawa, cengkok  dan sekaran adalah dua 

istilah yang sering digunakan untuk menyebut pola tabuhan karawitan. Dalam karawitan Bali, 

dikenal istilah ubit-ubitan menunjuk pada perpaduan antara pola tabuhan polos dan sangsih 

yang menghasilkan figurasi yang saling mengunci (interlocking figuration), sementara dalam 

pola tabuhan kendang dikenal istilah gagulet kendang untuk menyebutkan hasil perpaduan pola 

tabuhan kendang lanang dan wadon.  

 

 

Musik Etnik sebagai Ekspresi Seni 

 Membahas persoalan musik etnik sebagai identitas budaya dalam era globalisasi dan 

digitalisasi, tidak terlepas dari pengamatan terhadap berbagai wujud ekspresi seni musik etnik 

itu sendiri. Dalam konteks kekaryaan musik etnik sebagai ekspresi seni, setidaknya ada empat 

tipe kekaryaan yang dapat diungkapkan yakni karya musik etnik yang mempertahankan tradisi, 

karya baru yang bersumber dari tradisi, karya yang menggabungkan dua atau lebih (idiom atau 
medium) musik etnik, dan karya yang menggabungkan musik etnik dan musik barat. 

 Tipe karya pertama yaitu karya musik etnik yang mempertahankan tradisi, dapat 

dilihat pada fenomena penggunaan musik dalam konteks ritual seperti penggunaan ansambel 

Gong Gede dalam upacara piodalan, Gamelan Sekaten dalam upacara Sekaten, dan lain 

sejenisnya. Dalam dunia karawitan, karya musik dalam konteks aktivitas ritual seperti tersebut 

digolongkan ke dalam karawitan tradisi yakni karawitan yang menggunakan pola garap sesuai 

dengan konvensinya (Sukerta, 2011: 13). Contoh kedua karya musik tersebut dapat diamati 

dalam dua tautan berikut: Gong Gede dalam upacara piodalan di Pura Batur 

https://www.youtube.com/watch?v=QGk_g4W1Oqo dan Gamelan Sekaten dalam upacara 

Sekaten https://www.youtube.com/watch?v=SDXKs-QrF_M. 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara
https://www.youtube.com/watch?v=QGk_g4W1Oqo
https://www.youtube.com/watch?v=SDXKs-QrF_M


PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

  

 
21 

 

 Tipe karya kedua adalah karya baru yang bersumber dari tradisi. Karya yang 

dimaksud bisa saja berbentuk aransemen atau komposisi musik yang dibuat bersumber dari 

tradisi. Karya-karya karawitan Bali yang disajikan dengan menggunakan Gong Kebyar yang 

bersumber dari karya tradisi seperti gending-gending Gong Gede dapat digolongkan ke dalam 

tipe karya ini. Dari sisi ekspresi kreativitas musikal ia menampilkan sesuatu yang baru, namun 

di sisi lain komposisi ini juga tetap berpegang pada aturan-aturan komposisi (jajar pageh) yang 

ada. Contoh lain termasuk komposisi yang dibuat bersumber dari tradisi adalah musik dalam 

film Samsara yang disutradarai oleh Garin Nugroho. I Wayan Sudirana dan Kasyim, komposer 

dalam film ini berhasil mengkombinasikan gamelan Bali dan EDM, meramu musik yang 

eksentrik, atraktif, dan juga melahirkan suara-suara baru yang mistis dan magis yang 

mengantarkan sang komposer meraih penghargaan Penata Musik Terbaik di FFI 2024. 

 Tipe karya berikutnya adalah menggabungkan dua atau lebih (idiom atau medium) 

musik etnik. Karya kreatif dengan tipe ini menggabungkan idiom dan medium musikal dalam 

karya komposisinya. Pada tahun 2020, Fakultas Seni Pertunjukan ISI Yogyakarta menggelar 

karya dengan judul Sandi Mardangga. Karya ini menggabungkan idiom dan medium berupa 

instrumen kendang Jawa Tengah, Jawa Timur, Sunda, dan Bali ke dalam komposisi yang 

atraktif, estetik, dengan konsep kolaboratif. Secara lebih detail karya Sandi Mardangga dapat 

dilihat via link youtube: https://www.youtube.com/watch?v=yskJ0A-t10M. Karya musik etnik 

yang menggabungkan idiom dan medium musik etnik cukup banyak jumlahnya. Karya-karya 

mahasiswa Program Studi Etnomusikologi FSP ISI Yogyakarta yang bertajuk Saling Silang 

adalah sebagian kecil di antara sekian banyak jenis karya dengan tipe ini. Dalam karya tersebut, 

bukan saja idiom dan medium musikal saja yang dipadukan, melainkan juga identitas budaya 

yang terrepresentasi dalam karya tersebut juga dipadukan melalui konsep komposisi.  

 Karya berikutnya adalah menggabungkan antara idiom dan medium musik etnik 

dengan musik Barat. Idiom musik etnik seperti kecak, saluang, taganing, gamelan, dan lain 

sejenisnya sering digabungkan dengan musik barat seperti orkestra. Saat pandemi Covid-19, 

dalam perayaan Dharma Santi Nyepi DIY Tahun 2021, penulis bersama tim membuat satu 

karya diberi judul Puja Pangruwating Bumi. Karya ini menggabungkan antara gamelan Bali 

(gamelan Semarandana), musik Barat (kwartet), puisi, dan tari. Karya ini bisa dilihat via link 

youtube:  

https://www.youtube.com/watch?v=k4P_Hgi07uc&list=RDk4P_Hgi07uc&start_radio=1.  

Contoh karya lainnya adalah Lela Ledhung yang menggabungkan karawitan Jawa dengan 

orkestra musik Barat, seperti yang dapat dilihat via link youtube: 

https://www.youtube.com/watch?v=Ep1C30KRYu8&list=RDEp1C30KRYu8&start_radio=1. 

Karya-karya musik etnik sebagai ekspresi seni tersebut bermuara pada revitalisasi identitas 

budaya. Revitalisasi dalam konteks ini ditekankan pada pemahaman sebagai suatu upaya yang 
cermat dalam mengkonstruksi kembali suatu budaya dengan menghadirkan inovasi dan ‘energi 

baru’ yang lebih menghidupkan dan memuaskan (Reading, 1986: 321 & 357). Revitalisasi 

mengarah pada usaha-usaha dalam konteks penguatan, pengembangan, dan penemuan (Sudewi, 

et al., 2020: 2), dalam kerangka musik etnik sebagai identitas budaya.  

 

 

PENUTUP 

 Berdasarkan pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa identitas musik etnik 

adalah sesuatu yang bersifat cair, bukan merupakan sesuatu yang tetap (statis). Identitas musik 

etnik adalah sesuatu yang dinamis, selalu dalam proses pembentukan, terutama di dunia yang 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara
https://www.youtube.com/watch?v=yskJ0A-t10M
https://www.youtube.com/watch?v=k4P_Hgi07uc&list=RDk4P_Hgi07uc&start_radio=1
https://www.youtube.com/watch?v=Ep1C30KRYu8&list=RDEp1C30KRYu8&start_radio=1


PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

  

 
22 

 

ditandai oleh pertemuan antara budaya-budaya yang berbeda, yang menjadi keniscayaan di era 

globalisasi dan digitalisasi. 

 Pembelajaran musik etnik sebagai strategi pewarisan budaya, baik pembelajaran 

secara formal maupun non-formal adalah hal yang sangat penting dilakukan untuk menjaga 

keberlangsungan dan kesinambungan tradisi musik tersebut dalam kebudayaan masyarakat. 

Pembelajaran musik etnik adalah strategi transmisi identitas budaya dalam masyarakat. Di sisi 

lain, musik etnik dalam berbagai bentuk ekspresi yang mewujud dalam karya musik, dapat 

memperkuat identitas budaya masyarakat. Musik etnik yang di dalamnya mengandung elemen 

musikal, konseptualisasi, perilaku, dan bunyi musik itu sendiri, masing-masing memiliki ciri 

khas dan keunikan tersendiri sebagai identitas budaya masyarakat. Dengan demikian, transmisi 

musik etnik sebagai strategi pewarisan budaya, ketika dihadapkan pada kemampuan 

beradaptasi dengan situasi eksternal (globalisasi dan digitalisasi) dapat meningkatkan daya 

kreativitas dan wujud ekspresi seni yang berkelindan dengan usaha revitalisasi identitas budaya. 

 

 

REFERENSI 

 

Arsana, I Nyoman Cau. 2020. “Analitic Music as An Alternatif Learning Method of Karawitan 

Bali in The Time of Covid-19” dalam Sembadra: Journal of Arts and Education, Volume 

2 Nomor 2: 63-72. 

 

Bandem, I Made. 1986. Prakempa Sebuah Lontar Gambelan Bali. Denpasar: Akademi Seni 

Tari Indonesia Denpasar. 

 

Banoe, Pono. 1984. Pengantar Pengetahuan Alat Musik. Jakarta: C.V. Baru. 

 

Hall, Stuart. 1996. "Cultural Identity and Diaspora" dalam Paul du Gay & Stuart Hall, Eds.  

Questions of Cultural Identity. Sage Publications. 

 

Martopangrawit. 1975. Pengetahuan Karawitan I. Surakarta: ASKI Surakarta. 

 

Nakagawa, Shin. 2000. Musik dan Kosmos: Sebuah Pengantar Etnomusikologi. Jakarta: 

Yayasan Obor Indonesia. 

 

Pryatna, I Putu Danika, Hendra Santosa, I Komang Sudirga. 2020. “Permainan Kendang Bali” 

dalam Dewa Ruci: Jurnal Pengkajian dan Penciptaan Seni, Volume 15, Nomor 2: 90-100. 
 

Reading, Hugo F. 1986. Dictionary of Social Sciences. Diterjemahkan Sahat Simamora. Kamus 

Ilmu-ilmu Sosial. Jakarta: CV Rajawali. 

 

Sudewi, I Nyoman, I Wayan Dana, dan I Nyoman Cau Arsana. 2020. Revitalisasi Estetika 

Legong dan Kebyar: Strategi Kreatif Penciptaan Seni. Yogyakarta: Badan Penerbit ISI 

Yogyakarta. 

 

Sukerta, Pande Made. 2009. Gong Kebyar Buleleng: Perubahan dan Keberlanjutan Tradisi 

Gong Kebyar. Surakarta: Program Pascasarjana bekerja sama dengan ISI Press Surakarta. 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara


PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

  

 
23 

 

 

Sukerta, Pande Made. 2011. Metode Penyusunan Karya Musik (Sebuah Alternatif). Surakarta: 

ISI Press Solo. 

 

Sumarsam. 2003. Gamelan: Interaksi Budaya dan Perkembangan Musikal di Jawa. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

 

Supanggah, Rahayu. 2009. Bothekan Karawitan II: Garap. Surakarta: Program Pascasarjana 

bekerja sama dengan ISI Press Surakarta. 

 

Tim Penyusun. 2007. “Rencana Implementasi Program, Program Hibah Kompetisi A-2 Jurusan 

Etnomusikologi Fakultas Seni Pertunjukan Institut Seni Indonesia Yogyakarta”. 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

