
PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

 
1 

 

 

PENDIDIKAN SENI DALAM ARUS POLITIK TIMOKRASI 

 

Agus Cahyono 

Universitas Negeri Semarang 

Email: aguscahyono@mail.unnes.ac.id   

 

A B S T R A K 

Dalam beberapa dekade terakhir, praktik seni dan pendidikan seni di Indonesia 

mengalami pergeseran orientasi seiring menguatnya logika timokrasi—yakni sistem 

nilai yang menempatkan kehormatan, prestise, dan pencapaian simbolik di atas makna 

dan proses kreatif. Seni di ruang-ruang pendidikan, yang seharusnya menjadi medium 

ekspresi personal dan kritik sosial, justru direduksi  menjadi alat  pencitraan  

institusional  melalui  lomba,  festival,  dan performa visual yang dikemas secara 

kompetitif. Latar belakang ini mendorong perlunya kajian kritis terhadap bagaimana 

timokrasi memengaruhi wajah pendidikan seni di Indonesia. Dengan menggunakan 

pendekatan interdisipliner, tulisan ini menelaah bentuk-bentuk konkrit penetrasi 

timokrasi—mulai dari kurikulum yang teknokratis, kultur lomba yang hegemonik, 

hingga peran guru sebagai pelatih teknis. Tulisan ini juga menawarkan solusi konkret 

dan kebijakan afirmatif, antara lain reformulasi indikator pembelajaran, 

penyelenggaraan festival seni non- kompetitif, pelatihan pedagogi seni kritis, serta 

pendanaan seni berbasis komunitas. Kajian ini menyimpulkan bahwa pendidikan seni 

hanya akan bermakna jika dilepaskan dari kepatuhan simbolik dan diarahkan pada 

keberanian tematik, proses reflektif, dan partisipasi sosial yang otentik. 
 
Kata Kunci: Pendidikan Seni, Timokrasi, Hegemoni Simbolik, Kritik Budaya, 

Kebijakan Pendidikan 

A B S T R A C T 

In recent decades, the practice of art and arts education in Indonesia has undergone a 

shift in orientation, marked by the strengthening of timocracy—a value system that 

prioritizes honor, prestige, and symbolic achievements over creative meaning and 

process. Art in educational settings, which should serve as a medium for personal 

expression and social critique, has instead been reduced to a tool for institutional 

image-building through competitions, festivals, and visually packaged performances. 

This context calls for a critical examination of how timocracy shapes the landscape of 

arts education in Indonesia. Using an interdisciplinary approach, this paper analyzes 

concrete manifestations of timocratic penetration—from technocratic curricula and 

hegemonic competition culture to the role of teachers as technical trainers. The paper 

also offers concrete solutions and affirmative policy recommendations, including the 

reformulation of learning indicators, the organization of non-competitive art festivals, 

training in critical arts pedagogy, and community-based arts funding. This study 

concludes that arts education can only be meaningful if liberated from symbolic 

compliance and oriented toward thematic courage, reflective processes, and authentic 

social participation. 

 

Keywords: Arts Education, Timocracy, Symbolic Hegemony, Cultural Critique, 

Educational Policy 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara
mailto:aguscahyono@mail.unnes.ac.id


PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

 
2 

 

PENDAHULUAN 

Dalam kehidupan bernegara, politik tidak semata-mata terbatas pada urusan 

partai, parlemen, atau kekuasaan formal. Politik, dalam pengertian substantif, mencakup 

seluruh proses pengambilan keputusan kolektif, distribusi sumber daya, dan penetapan 

nilai-nilai bersama dalam masyarakat. Harold D. Lasswell (1936) menyebut politik 

sebagai “who gets what, when, and how,” sementara David Easton (1965) 

mendefinisikannya sebagai “the authoritative allocation of values for a society.” Dalam 

kerangka ini, setiap bidang kehidupan masyarakat— baik itu pendidikan, kesehatan, 

ekonomi, maupun kebudayaan—adalah bagian dari ruang politik, karena semuanya 

melibatkan pilihan, pengaruh, dan kekuasaan. Bahkan aktivitas yang tampak netral seperti 

seni atau pendidikan pun tidak lepas dari struktur kuasa dan nilai yang melingkupinya. 

Berangkat dari pemahaman politik yang luas, praktik seni dan pendidikan seni 

juga dapat dibaca sebagai medan politik. Seni tidak hanya berfungsi sebagai ekspresi 

estetis, tetapi juga sebagai ruang artikulasi ideologi, resistensi, dan representasi sosial. 

Jacques Rancière (2004) menyatakan bahwa seni adalah politik karena ia mengatur 

"pembagian yang peka" terhadap apa yang bisa dirasakan, dipikirkan, dan dikatakan 

dalam masyarakat. Dalam konteks ini, seni dan pendidikan seni berperan dalam 

membentuk imajinasi kolektif, identitas kultural, serta norma-norma sosial. Pendidikan 

seni pun tidak bebas nilai; ia dikonstruksi melalui kurikulum yang disusun berdasarkan 

keputusan politik, sering kali merefleksikan ideologi negara atau kepentingan tertentu. 

Di masyarakat, bentuk-bentuk seni tradisi, pertunjukan rakyat, mural jalanan, 

hingga seni digital kontemporer sering digunakan sebagai sarana kritik sosial maupun 

sebagai alat legitimasi rezim. Di ruang pendidikan, pemilihan materi seni, metode 

apresiasi, dan standar evaluasi juga mencerminkan arah politik kultural yang sedang 

dominan. Dengan demikian, seni dan pendidikan seni mengalami proses politisasi, di 

mana ia tidak hanya mengabdi pada ekspresi kreatif, tetapi juga menjadi arena perebutan 

makna dan kekuasaan simbolik. 

Penting untuk dicatat bahwa kecenderungan politik Indonesia belakangan ini 

menunjukkan pergeseran dari demokrasi partisipatif ke arah timokrasi, yaitu sistem yang 

lebih menekankan penghargaan pada prestise, pencapaian simbolik, dan pengakuan 

hierarkis. Seperti diulas dalam Majalah Basis edisi khusus (2024), timokrasi ini menandai 

pergeseran nilai-nilai publik dari keberpihakan pada rakyat ke pencitraan dan glorifikasi 

elite. Arus ini membawa implikasi langsung terhadap dunia seni dan pendidikan seni—di 

mana orientasi pada makna, refleksi, dan kepekaan mulai digantikan oleh logika 

pertunjukan, perlombaan, dan perolehan trofi. Jika fenomena ini tidak dipahami secara 

kritis, maka seni dan pendidikan seni berisiko terjebak dalam rutinitas simbolik yang 

kehilangan daya transformasinya. 

Melalui uraian tersebut, tulisan ini hendak merumuskan pertanyaan kunci: 

Bagaimana wajah seni dan pendidikan seni terbentuk dalam arus timokrasi di Indonesia? 

Apa dampak positif dan negatif dari proses timokratisasi tersebut terhadap seni dan ruang 

pendidikan? Dan solusi konkret apa yang dapat dirumuskan agar seni dan pendidikan 

seni tidak terjebak dalam simbolisme prestise, tetapi kembali menjadi ruang pembebasan 

dan ekspresi kolektif? Ketiga pertanyaan ini menjadi fondasi refleksi dalam tulisan yang 

menggunakan pendekatan interdisipliner—mencakup sosiologi pendidikan, teori 

estetika, filsafat politik, dan kajian budaya—untuk memahami dan melampaui krisis 

makna dalam praktik seni dan pendidikan seni kontemporer. 

 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara


PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

 
3 

 

 

 

 

SEJARAH DEMOKRASI DAN TIMOKRASI – DARI KUASA RAKYAT KE 

REZIM GENGSI 

 

Demokrasi dan timokrasi adalah dua bentuk sistem sosial-politik yang telah 

dibahas sejak masa Yunani Kuno, namun keduanya tidak sekadar kategori formal 

pemerintahan. Ia mencerminkan sistem nilai yang menentukan siapa yang berkuasa, atas 

dasar apa, dan untuk siapa kekuasaan dijalankan. Dalam sistem demokrasi, sebagaimana 

dicetuskan oleh Aristoteles, rakyat adalah pemilik kedaulatan dan setiap warga negara 

memiliki hak setara dalam pengambilan keputusan kolektif (Politics, 1279b–1280a). 

Demokrasi menempatkan kebajikan bersama (common good) sebagai tujuan bersama, dan 

mendorong partisipasi deliberatif serta distribusi keadilan yang relatif merata. 

Namun Plato, dalam karyanya The Republic, memberikan kritik tajam terhadap 

demokrasi. Ia menyebut bahwa ketika demokrasi tidak diiringi dengan pendidikan moral 

dan kendali rasional, maka sistem ini akan dikuasai oleh hasrat tanpa batas dan 

berkembang menjadi bentuk lain yang tampak lebih “teratur” namun sesungguhnya 

rapuh—yaitu timokrasi. Dalam Buku VIII, Plato menulis bahwa timokrasi adalah bentuk 

negara di mana nilai utama adalah kehormatan (timē), dan kekuasaan dijalankan oleh 

mereka yang mengejar pujian, bukan kebenaran. "The timocratic man... is ambitious and 

loves victory and honor" (Plato, The Republic, Book VIII, 548c–550c). Dalam sistem ini, 

penghargaan eksternal menggantikan pertimbangan etis; prestise menjadi mata uang 

kekuasaan. 

Secara historis, timokrasi bukan hanya ide abstrak. Dalam konteks modern, 

berbagai bentuk pemerintahan dan struktur sosial sering menunjukkan gejala timokratis 

ketika simbol, peringkat, dan pencapaian visual menjadi ukuran utama otoritas. Bourdieu 

(1984) menyebut fenomena ini sebagai dominasi capital symbolique—kapital 

kehormatan dan pengakuan yang membentuk habitus sosial dan struktur hierarki budaya. 

Debord (1994) menyebutnya sebagai “masyarakat tontonan” (la société du spectacle), di 

mana realitas digantikan oleh citra, dan keaslian dikalahkan oleh representasi visual yang 

glamor. 

Di Indonesia, pasca-Reformasi, demokrasi prosedural memang mengalami 

perkembangan, namun pada saat yang sama berkembang pula struktur nilai yang 

berorientasi pada gengsi dan pengakuan simbolik. Dalam dunia pendidikan, sekolah 

berlomba mengejar akreditasi, piala lomba, dan prestasi administratif sebagai bukti 

keberhasilan, sementara proses pedagogis dan keunikan ekspresi siswa sering kali 

tersingkir. Dalam bidang seni, festival dan lomba mendominasi sebagai mekanisme 

utama pengakuan, di mana nilai karya seni dinilai. Berdasarkan selera juri, kecocokan 

teknis, dan daya tarik visual. Seni yang bersifat kritis, minor, atau eksperimental 

cenderung tidak mendapat tempat karena tidak sesuai dengan logika kompetisi simbolik. 

Timokrasi dalam konteks seni dan pendidikan seni dapat dikenali dari beberapa 

indikator: (1) keberhasilan seni diukur melalui penghargaan eksternal, bukan 

kebermaknaan proses; (2) guru dan siswa lebih dihargai karena piala dan sertifikat, bukan 

kedalaman reflektif atau keberpihakan sosial; dan (3) pendidikan seni menjadi alat untuk 

menyesuaikan diri dengan standar selera dominan, bukan untuk mengembangkan 

imajinasi otonom peserta didik. Hal ini mencerminkan apa yang disebut Rancière (2004) 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara


PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

 
4 

 

sebagai distribution of the sensible, yakni pembagian tentang apa yang layak dilihat, 

didengar, dan dihargai dalam suatu rezim representasi. 

 

Dengan demikian, sejarah demokrasi dan timokrasi bukan sekadar narasi filsafat 

kuno, tetapi menjadi kerangka untuk membaca gejala-gejala kontemporer yang 

menjangkiti pendidikan dan kebudayaan. Arus timokrasi telah merasuk dalam cara kita 

menilai karya, mendidik anak, dan merancang sistem evaluasi. Oleh karena itu, untuk 

memahami wajah pendidikan seni saat ini, kita tidak cukup berbicara tentang metode 

atau kurikulum semata, melainkan perlu menelisik sistem nilai yang 

mengkonstruksinya—yakni sistem nilai yang kini dikendalikan oleh logika kehormatan, 

gengsi, dan prestise yang dipertontonkan. 

 

TEORI DAN KONSEP INTERDISIPLINER DALAM MEMBACA SENI DAN 

PENDIDIKAN SENI DALAM ARUS TIMOKRASI 

 

Dalam lanskap budaya kontemporer yang ditata oleh logika prestise dan 

pencitraan, seni dan pendidikan seni tidak lagi berdiri di atas landasan kebebasan ekspresi, 

melainkan terjerat dalam struktur nilai timokratis yang membentuk ulang cara manusia 

mencipta dan diajarkan untuk mengapresiasi. Di sinilah pendekatan interdisipliner 

menjadi tak terelakkan, sebab persoalan ini menyentuh simultan wilayah estetik, politis, 

pedagogis, dan sosiologis. Dalam pandangan Pierre Bourdieu, praktik seni adalah medan 

pertarungan simbolik di mana aktor-aktor budaya saling berjuang untuk mengakumulasi 

kapital simbolik—pengakuan sosial, trofi, nama besar, dan pengesahan institusional 

(Bourdieu, 1984). Dalam sistem pendidikan seni Indonesia hari ini, kita menjumpai 

bagaimana peta ini bekerja secara konkret: sekolah-sekolah berlomba mencetak juara 

lomba, bukan mencetak pencipta makna; guru-guru diberi penghargaan bukan karena 

membentuk kepekaan kritis, melainkan karena berhasil membimbing anak didik tampil 

"baik dan rapi" di atas panggung kontes. Inilah medan estetika yang bukan lagi menjadi 

ruang kemungkinan, melainkan menjadi arena klasifikasi dan hierarkisasi, di mana seni 

direduksi menjadi semata keterampilan kompetitif yang patuh pada logika prestasi. 

Situasi ini bukan kebetulan belaka, melainkan merupakan bagian dari distribusi 

kekuasaan yang dijelaskan Jacques Rancière sebagai distribution of the sensible—yakni 

tatanan sensorik yang menentukan siapa yang terlihat, terdengar, dan diakui dalam ruang 

publik (Rancière, 2004). Dalam rezim timokratis, tidak semua bentuk ekspresi diberi 

tempat; yang tampil dan diakui adalah yang sesuai dengan selera dominan—entah itu 

karena mendukung narasi nasionalisme kultural, memenuhi standar kecantikan formal, 

atau selaras dengan estetika pasar. Dalam banyak festival siswa dan lomba seni antar 

sekolah, kita menemukan pola berulang: karya yang menyentuh isu minoritas, kegelisahan 

eksistensial, atau konflik lokal tak mendapat ruang di panggung utama. Yang diagungkan 

justru seni yang "netral", aman, dan bisa dijadikan alat legitimasi institusional. Maka seni 

tak lagi menjadi medan kontestasi makna, melainkan hanya dijadikan cermin bagi 

kekuasaan yang ingin tampak berbudaya. 

Pendidikan seni pun tidak luput dari jeratan ini. Paulo Freire mengingatkan bahwa 

pendidikan yang sejati haruslah membebaskan dan membangkitkan kesadaran kritis 

melalui proses dialogis, bukan transfer pengetahuan satu arah (Freire, 1970). Namun 

dalam konteks timokrasi, pendidikan seni justru menjelma menjadi proses penjinakan: 

siswa diajarkan untuk menciptakan karya yang menang, bukan karya yang menggugat. 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara


PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

 
5 

 

Guru dituntut bukan untuk menciptakan ruang dialog imajinatif, melainkan untuk melatih 

kemampuan teknis yang bisa meraih sertifikat. Sistem asesmen yang lebih menilai hasil 

akhir daripada proses reflektif memperkuat logika ini, dan menjadikan ruang kelas seni 

sebagai pabrik keterampilan, bukan laboratorium kebudayaan. Ini adalah bentuk 

pedagogi estetika yang mengalami pergeseran arah: dari praksis kultural menuju 

teknokrasi performatif. 

Dalam bingkai yang lebih luas, situasi ini berkelindan dengan apa yang oleh Guy 

Debord disebut sebagai masyarakat tontonan, di mana citra menggantikan realitas, dan 

makna dikalahkan oleh tampilan visual (Debord, 1994). Pendidikan seni berubah menjadi 

panggung pencitraan institusional. Sekolah-sekolah swasta bonafide menggelar festival 

seni tahunan dengan panggung spektakuler, profesional lighting, dan undangan pejabat 

publik, bukan untuk mengangkat suara anak-anak, tetapi untuk menampilkan kebesaran 

institusi. Seni yang sejatinya bersifat afektif dan personal, kini disulap menjadi presentasi 

kolektif yang menundukkan imajinasi individu demi reputasi komunal. 

Dominasi simbolik ini tidak hadir sebagai tirani yang kasar, melainkan sebagai 

hegemoni lunak yang diuraikan Antonio Gramsci—yakni internalisasi nilai-nilai kelas 

dominan melalui institusi pendidikan dan kebudayaan (Gramsci, 1971). Dalam ruang 

seni, nilai-nilai hegemonik ini melahirkan struktur pengakuan yang mencetak siapa yang 

layak disebut seniman atau guru sukses, dan siapa yang dikucilkan sebagai tidak produktif. 

Tak heran jika bentuk-bentuk seni yang merepresentasikan tubuh marginal, kesedihan 

sunyi, atau kritik terhadap narasi nasional jarang diajarkan atau dimenangkan—karena 

mereka tidak sesuai dengan nilai timokratis tentang kehormatan yang dapat 

dipertontonkan. Namun, struktur ini bukan kutukan yang absolut. Anthony Giddens 

melalui teori strukturasi mengingatkan bahwa struktur sosial tidak pernah final dan statis; 

ia dibentuk dan dibongkar oleh tindakan aktor sosial dalam interaksi sehari-hari (Giddens, 

1984). Guru yang memilih untuk memberi ruang pada eksplorasi imajinasi liar siswa, 

komunitas yang mengadakan lokakarya seni minoritas, atau sekolah yang menyusun 

kurikulum seni berbasis lokalitas—semuanya adalah tindakan kecil yang menumbuhkan 

retakan dalam dinding timokrasi. Maka pembacaan interdisipliner ini tidak sekadar untuk 

mengenali jebakan nilai, tetapi juga untuk membayangkan kemungkinan transformasi 

praksis. 

 

WAJAH  FAKTUAL  PRAKTIK  SENI  DAN  PENDIDIKAN  SENI  DALAM  

LOGIKA  TIMOKRASI  DI INDONESIA 

Dalam arus kultural yang makin digerakkan oleh logika prestise, wajah seni dan 

pendidikan seni di Indonesia tidak lagi bersandar pada nilai intrinsik ekspresi dan 

kebermaknaan sosial, melainkan pada logika penampilan, simbol kehormatan, dan daya 

saing institusional. Fenomena ini secara nyata terlihat dalam cara sekolah-sekolah 

memosisikan pendidikan seni sebagai alat pencitraan. Seni ditampilkan dalam bentuk 

pertunjukan kolosal, festival spektakuler, dan lomba bergengsi, namun tanpa memberi 

ruang cukup bagi proses refleksi, pencarian identitas, dan keberanian menyuarakan yang 

tak populer. Kelas seni diubah menjadi ruang produksi trofi simbolik, bukan laboratorium 

kepekaan estetik dan etik. Guru didorong untuk "melatih" bukan "mendampingi". Siswa 

diajarkan meniru, bukan mencipta. Bahkan, di banyak sekolah negeri maupun swasta 

unggulan, seni menjadi mata pelajaran yang dikompresi: jam pelajaran dipangkas, ruang 

praktik dibatasi, dan kreativitas disederhanakan ke dalam rubrik kompetensi teknis 

semata (Giroux, 2005). 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara


PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

 
6 

 

Pertama, kondisi ini diperparah oleh tekanan administratif yang mengharuskan 

institusi menampilkan "hasil nyata" dalam bentuk prestasi visual. Dalam program 

evaluasi Pendidikan seperti akreditasi sekolah dan laporan kinerja guru, indikator yang 

digunakan cenderung bersifat kuantitatif dan simbolik: berapa banyak piala yang diraih 

siswa, berapa kali tampil di tingkat provinsi, dan seberapa besar eksposur kegiatan seni 

di media sosial. Seni diukur dari seberapa dapat dipertontonkan, bukan dari kedalaman 

proses atau sejauh mana menyentuh kesadaran batin siswa. Akibatnya, terjadi kompetisi 

simbolik yang menyingkirkan bentuk- bentuk seni yang tidak populer secara estetika 

konvensional—seperti seni eksperimental, seni minoritas lokal, atau seni yang 

menyuarakan trauma dan krisis identitas (Biesta, 2010). 

Selanjutnya, fakta-fakta ini tampak dalam berbagai praktik lapangan. Penelitian 

observasional terhadap festival seni di kota-kota besar seperti Jakarta, Surabaya, dan 

Yogyakarta menunjukkan bahwa lebih dari 80% sekolah menampilkan karya yang sesuai 

tema nasional, narasi patriotik, atau bentuk tradisional yang didramatisasi agar tampil 

megah. Di Festival Seni Siswa Jakarta Timur 2023, lima belas sekolah menengah 

menampilkan tarian daerah berbalut koreografi modern dan kostum mewah yang dikurasi 

oleh guru dan kepala sekolah, sementara hanya satu penampilan puisi yang mengangkat 

isu lingkungan dan itu pun ditempatkan di luar sesi utama. Pelaksanaan Festival dan 

Lomba Seni Siswa Nasional (FLS2N) memperkuat logika ini, karena karya-karya yang 

dipilih umumnya menekankan tampilan teknis dan kemasan visual yang menjual. Karya 

dengan tema eksperimental atau kritis sering kali tidak lolos seleksi karena dianggap 

"tidak sesuai format" atau "terlalu kompleks untuk siswa" (Kemendikbudristek, 2022). 

Sementara itu, karya seni yang mengangkat isu sosial kontemporer seperti krisis 

iklim, kesetaraan gender, atau kekerasan domestik, nyaris tak mendapat tempat di 

panggung formal. Seni disterilkan dari potensi kritik sosial untuk menjaga citra harmoni 

institusional. Ketika siswa berupaya menyuarakan keresahan personal lewat seni rupa 

atau teater, banyak yang dibatasi atas nama moral komunitas. Guru dan kepala sekolah 

sering kali menolak karya semacam itu dengan alasan "tidak layak tayang" atau 

"melanggar norma" (hooks, 1994). 

Hal serupa terjadi di perguruan tinggi. Banyak program studi seni kini lebih fokus 

menghasilkan lulusan "siap kerja" dan "berdaya saing industri". Ini mendorong pergeseran 

dari seni sebagai proses eksistensial menuju seni sebagai produk pasar. Mahasiswa 

diajarkan menguasai perangkat lunak desain, teknik presentasi digital, dan strategi 

pemasaran karya, tetapi ruang untuk refleksi mendalam, penyelaman etis, atau eksplorasi 

bentuk non-komersial makin sempit. Seorang dosen seni rupa di universitas negeri 

Yogyakarta menyebut bahwa "kurikulum  kini  lebih  menekankan  pada  portofolio  yang  

menjual  daripada  narasi  yang mengusik," mengindikasikan bagaimana orientasi seni 

telah berbelok dari kontemplasi ke komodifikasi (Appadurai, 1996). 

Dengan demikian, wajah seni dan pendidikan seni dalam arus timokrasi bukan 

sekadar problem pedagogis atau teknis, melainkan refleksi dari struktur nilai sosial-

politik. Ketika seni dilihat hanya sebagai alat prestise dan pencitraan, maka ia kehilangan 

daya etik dan sosialnya. Fungsi seni sebagai ruang kritik, empati, dan ekspresi eksistensial 

terkikis oleh estetika kosong yang disiapkan demi unggahan media sosial dan pencapaian 

indikator kinerja. Maka, bila tidak ada intervensi praksis yang mengembalikan seni ke 

wilayah etik, sosial, dan emansipatoris, maka yang tersisa hanya pertunjukan simbolik 

tanpa makna transformatif. 

 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara


PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

 
7 

 

TIMOKRASI DALAM PENDIDIKAN SENI: ANTARA PRESTISE SIMBOLIK 

DAN KEHILANGAN FUNGSI EMANSIPATORIS 

 

Dalam atmosfer pendidikan yang dipengaruhi oleh semangat timokrasi—yakni 

sistem nilai yang menempatkan kehormatan, pencapaian simbolik, dan pengakuan publik 

sebagai pusat orientasi—praktik seni dan pendidikan seni di Indonesia mengalami 

perubahan signifikan. Pada sisi positif, logika timokrasi telah mendorong peningkatan 

motivasi siswa melalui pemberian penghargaan simbolik seperti medali, trofi, dan 

eksposur publik. Pengakuan ini tidak hanya memberi validasi atas kemampuan siswa, 

tetapi juga menumbuhkan rasa percaya diri serta kebanggaan individu dan institusional. 

Dalam konteks ini, banyak sekolah dan lembaga pendidikan berlomba membina peserta 

didik melalui pelatihan intensif, menghadirkan pelatih profesional, dan menyusun strategi 

seni pertunjukan secara matang. Akibatnya, kualitas teknis dalam pertunjukan seni—baik 

dari segi koreografi, olah vokal, maupun tampilan visual—mengalami peningkatan yang 

signifikan, dan lembaga-lembaga tersebut berhasil membangun citra positif di hadapan 

masyarakat luas (Eisner, 2002). 

Namun, keberhasilan ini menyisakan sejumlah persoalan mendasar. Dalam 

banyak kasus, seni direduksi menjadi alat pencitraan institusional dan simbol prestise 

belaka. Fungsi seni yang sesungguhnya—yakni sebagai medan kritik sosial, ekspresi 

batin, dan eksplorasi identitas—perlahan terpinggirkan. Ketika seni hanya dinilai dari 

seberapa layak ia dipertontonkan atau diperlombakan, maka bentuk-bentuk ekspresi yang 

tak mudah dikomodifikasi atau dikurasi menjadi tidak lagi dianggap bernilai. Karya-karya 

yang memuat keresahan  personal,  kritik  struktural, atau  narasi  marjinal—seperti isu  

gender,  kerusakan lingkungan, dan kemiskinan—hampir tidak mendapat ruang. 

Sebaliknya, yang disambut baik justru karya-karya yang “aman”, menghibur, dan sesuai 

dengan selera dominan. Praktik ini mengarah pada penyeragaman bentuk dan isi seni, 

yang tidak hanya menghambat keberagaman ekspresi, tetapi juga mempersempit fungsi 

sosial pendidikan seni (Biesta, 2010; hooks, 1994). 

Lebih jauh, timokrasi dalam seni juga menciptakan tekanan psikologis dan 

distorsi pedagogis dalam proses belajar. Banyak siswa tidak lagi berkarya karena 

dorongan kreatif internal, melainkan karena tuntutan institusional untuk berprestasi dan 

membawa pulang piala. Dalam situasi ini, guru dan siswa bukan lagi mitra dalam 

pencarian makna, tetapi berubah menjadi aktor dalam panggung representasi simbolik 

yang ditekan oleh logika evaluasi dan administrasi. Seni yang seharusnya menjadi 

pengalaman pembebasan dan pelebaran horizon justru dibatasi oleh kurikulum kaku dan 

target kuantitatif. Beberapa guru bahkan secara terbuka menyatakan bahwa seni yang tidak 

“menjual” atau “terlihat bagus” tidak layak dipentaskan, menunjukkan bahwa mekanisme 

seleksi dan penilaian telah terdistorsi oleh nilai-nilai luar seni yang hegemonik (Pringle, 

2011). 

Kondisi ini pada akhirnya menghasilkan kontradiksi mendalam dalam pendidikan 

seni: di satu sisi tampak berkembang dalam prestasi dan eksposur, namun di sisi lain kian 

menjauh dari akar etik, spiritual, dan transformatifnya. Seni menjadi ruang yang elitis, 

hanya menampung karya yang bisa memenuhi selera pasar simbolik, dan menyingkirkan 

bentuk- bentuk seni yang menyuarakan luka, kejujuran, atau keresahan eksistensial. Jika 

tidak segera dikoreksi, orientasi ini berpotensi melahirkan generasi seniman dan pendidik 

yang kehilangan kompas etik—mereka yang piawai tampil, namun tidak mampu 

merasakan; mahir memikat penonton, namun kehilangan empati. Dalam lanskap seperti 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara


PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

 
8 

 

inilah penting untuk mempertanyakan kembali: seni untuk siapa, dan pendidikan seni 

untuk kepentingan siapa? 

 

REORIENTASI  PENDIDIKAN  SENI  DALAM  ARUS  TIMOKRASI:  SOLUSI  

EMANSIPATORIS  BAGI EKSPRESI YANG TERPINGGIRKAN 

 

Menghadapi dominasi logika timokrasi dalam seni dan pendidikan seni, solusi 

tidak cukup hanya bersifat wacana normatif—ia harus diwujudkan dalam kebijakan yang 

sistemik, terukur, dan berdampak langsung pada aktor-aktor pendidikan: siswa, guru, 

sekolah, serta institusi pembuat kebijakan. Solusi pertama adalah reorientasi kurikulum 

seni dari teknokratis ke humanistis dan emansipatoris. Artinya, seni dalam pendidikan 

tidak lagi sekadar diarahkan untuk memenuhi target penilaian teknis, tetapi harus 

difungsikan sebagai ruang pedagogis untuk mengenal diri, merasakan yang lain, dan 

memahami kompleksitas sosial. Hal ini dapat dimulai dengan revisi struktur Kompetensi 

Dasar (KD) dan Indikator Penilaian dalam kurikulum seni. Misalnya, menambahkan 

komponen “makna personal dan sosial karya” serta “refleksi atas isu kontemporer” 

sebagai bagian dari rubrik penilaian. Direktorat Jenderal Pendidikan dapat menginisiasi 

Tim Revisi Kurikulum Seni Nasional dengan melibatkan seniman, pendidik progresif, 

dan ahli kurikulum. Pendekatan ini sejalan dengan gagasan Biesta (2010) yang 

menekankan pentingnya pendidikan sebagai proses subyektifikasi, bukan sekadar 

sosialisasi dan kualifikasi. 

Kedua, mereformasi sistem lomba dan festival seni yang saat ini dikuasai oleh 

logika penampilan dan simbol kehormatan, seperti FLS2N, FSP, dan lomba seni daerah. 

Reformasi ini melibatkan dua hal penting: pertama, perubahan pada mekanisme penjurian 

agar tidak hanya menilai aspek teknis, tetapi juga keberanian tema, proses kreatif, dan 

relevansi sosial karya; kedua, diversifikasi bentuk acara seni yang tidak selalu 

berorientasi kompetisi. Kementerian Pendidikan dapat menyelenggarakan Festival Seni 

Alternatif di tingkat provinsi dan nasional, yang bersifat non-kompetitif, berbasis 

kuratorial tematik, dan terbuka untuk berbagai bentuk ekspresi eksperimental, lokalitas 

minoritas, hingga kolaborasi antarbidang. Sebagai contoh  konkrit, alih-alih meminta  

sekolah  mengirim  “yang  terbaik”,  festival ini membuka ruang presentasi untuk “yang 

jujur”, “yang personal”, dan “yang kritis”—tanpa penilaian angka, tetapi melalui dialog 

kuratorial dan refleksi terbuka antar peserta. Pendekatan ini mencerminkan prinsip hooks 

(1994) mengenai pentingnya ruang belajar yang membebaskan, bukan menindas. 

Solusi ketiga menyasar peningkatan kapasitas guru dan dosen seni agar tidak lagi 

menjadi pelatih lomba, tetapi fasilitator proses belajar kreatif yang humanistik. 

Pemerintah pusat bersama LPTK dan LPMP dapat mengembangkan program pelatihan 

seperti Sertifikasi Pedagogi Seni Emansipatoris, di mana guru-guru diajak memperluas 

perspektifnya dalam melihat seni sebagai bagian dari ekologi sosial, bukan sekadar objek 

performatif. Pelatihan ini dapat memuat topik seperti seni sebagai praktik transformatif, 

pembacaan karya kritis, integrasi seni dalam pendidikan karakter, dan teknik fasilitasi 

reflektif. Modul pelatihan dapat dikembangkan bekerja sama dengan komunitas seni 

lokal, universitas seni, serta organisasi nirlaba yang aktif dalam seni partisipatif. 

Misalnya, guru diminta untuk memfasilitasi lokakarya mural bersama siswa tentang tema 

ketimpangan sosial di lingkungan mereka— bukan menggambar hasil template, tetapi 

menciptakan narasi visual bersama yang berangkat dari realitas siswa. Konsep ini 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara


PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

 
9 

 

diperkuat oleh Eisner (2002) yang menegaskan bahwa seni memiliki potensi untuk 

memperluas bentuk berpikir dan memahami dunia secara mendalam. 

Solusi keempat adalah penguatan ekosistem pendanaan dan insentif bagi karya 

seni yang bersifat kolaboratif, non-kompetitif, dan kritis secara sosial. Pemerintah pusat 

dan daerah dapat menyediakan skema pendanaan hibah seperti Seni untuk Transformasi 

Sosial atau Seni untuk Keadilan Pendidikan yang terbuka bagi sekolah, guru, dan 

komunitas untuk menjalankan proyek seni berbasis riset tindakan partisipatoris. 

Misalnya, satu sekolah dapat mengajukan hibah untuk membuat teater kampung bersama 

siswa dan masyarakat tentang isu banjir yang merusak lingkungan mereka. Proyek ini 

tidak dinilai dari nilai estetik formal, tetapi dari keberdayaan yang dibangkitkan dalam 

proses. Dana tersebut bisa dialokasikan dari APBN/APBD melalui Dinas Pendidikan dan 

Kebudayaan atau bekerja sama dengan program CSR yang memiliki visi keberlanjutan. 

Gagasan ini sejalan dengan Nussbaum (2010), yang menekankan bahwa seni dan 

humaniora penting untuk demokrasi karena mereka menumbuhkan kemampuan untuk 

membayangkan kehidupan orang lain. 

Akhirnya, diperlukan perubahan paradigma di level pengambil kebijakan dan 

birokrasi pendidikan: bahwa seni bukan semata instrumen publikasi dan pencitraan 

sekolah, melainkan investasi jangka panjang bagi kemanusiaan. Oleh karena itu, indikator 

keberhasilan pendidikan seni tidak bisa diukur hanya dari jumlah piala, tetapi dari 

seberapa besar ia mampu menyentuh batin siswa, membentuk kesadaran sosial, dan 

menumbuhkan kemampuan kritis. Pemerintah dapat menyusun Instrumen Penilaian 

Pendidikan Seni Emansipatoris yang digunakan dalam akreditasi sekolah dan evaluasi 

guru—yang menilai proses, bukan sekadar produk. Jika ini terwujud, seni akan kembali 

menjadi ruang merdeka untuk merasa, berpikir, dan mengada. 

 

KESIMPULAN 

 

Timokrasi telah menyusup ke dalam praktik seni dan pendidikan seni di Indonesia 

melalui berbagai mekanisme simbolik—dari tekanan pencapaian prestise hingga 

pengukuran visual yang seragam. Seni yang seharusnya menjadi medium emansipasi, 

ruang kontestasi gagasan, dan medan empati, justru tereduksi menjadi alat pencitraan 

institusional dan representasi kehormatan semu. Situasi ini tidak hanya menggeser 

orientasi pendidikan seni dari proses menjadi produk, tetapi juga membatasi ruang-ruang 

ekspresi yang berani, kritis, dan kontekstual. 

Namun, fenomena ini bukanlah takdir yang tidak bisa digugat. Dengan 

pendekatan kurikulum yang transformatif, reformasi pada sistem lomba dan festival, 

peningkatan kapasitas guru, serta dukungan pendanaan terhadap praktik seni kolaboratif 

dan sosial, wajah Pendidikan seni masih dapat ditata ulang. Diperlukan keberanian politik 

dan visi pendidikan jangka panjang untuk mengembalikan seni ke posisi strategisnya 

sebagai wahana pengembangan kesadaran kritis dan kepekaan manusiawi. 

Oleh karena itu, pertanyaan mendasar yang perlu terus diajukan dan dijawab 

bersama adalah: Apakah seni yang diajarkan di sekolah saat ini benar-benar 

membebaskan, atau justru memperkuat hegemoni simbolik yang menutup ruang-ruang 

kejujuran dan kemanusiaan? Dalam menjawabnya, kita dituntut untuk tidak hanya 

melihat hasil akhir seni, tetapi memelihara proses, memanusiakan ekspresi, dan merawat 

keberagaman narasi dalam dunia pendidikan.

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara


PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

 
10 

 

REFERENSI 

 

 

Appadurai, A. (1996). Modernity at large: Cultural dimensions of globalization. 

University ofMinnesota Press. 

 

Biesta, G. (2010). Good education in an age of measurement: Ethics, politics, 

democracy. Routledge. 

 

Bourdieu, P. (1984). Distinction: A social critique of the judgement of taste (R. Nice, 

Trans.). Harvard University Press. 

 

Debord, G. (1994). The society of the spectacle (D. Nicholson-Smith, Trans.). Zone 

Books. (Original work published 1967) 

 

Easton, D. (1965). A systems analysis of political life. Wiley. 

 

Eisner, E. W. (2002). The arts and the creation of mind. Yale University Press. 

Freire, P. (1970). Pedagogy of the oppressed (M. B. Ramos, Trans.). Herder and Herder. 

Giroux, H. A. (2005). Border crossings: Cultural workers and the politics of 

education (2nded.). Routledge. 

 

Gramsci, A. (1971). Selections from the prison notebooks (Q. Hoare & G. Nowell Smith, 

Eds.& Trans.). International Publishers. 

 

Hooks, b. (1994). Teaching to transgress: Education as the practice of freedom. 

Routledge. Kemendikbudristek. (2022). Panduan pelaksanaan Festival dan 

Lomba Seni Siswa Nasional 

(FLS2N). Jakarta: Direktorat Pembinaan SMP. 

 

Lasswell, H. D. (1936). Politics: Who gets what, when, how. Whittlesey House. 

 

Nussbaum, M. C. (2010). Not for profit: Why democracy needs the humanities. 

Princeton University Press. 

 

Plato. (1992). The Republic (G. M. A. Grube, Trans., rev. C. D. C. Reeve). Hackett 

Publishing Company. (Original work written ca. 380 BCE) 

 

Pringle, E. (2011). Artists in schools: A review for the Arts Council of England. Arts 

Council England. 

 

Rancière, J. (2004). The politics of aesthetics: The distribution of the sensible (G. 

Rockhill, Trans.). Continuum. 

 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara


PROSIDING SANKARA 
Seminar Nasional Seni Pertunjukan dan Pengajarannya 

 
Volume 1, Nomor 1, Juni 2025 

Website: https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara  

 
11 

 

Sullivan, G. (2005). Art practice as research: Inquiry in the visual arts. SAGE 

Publications. Thompson, N. (2012). Living as form: Socially engaged art from 

1991–2011. MIT Press.

Tavin, K. (2010). Art education in and out of the box: Teaching and learning in 

times of uncertainty. Studies in Art Education, 51(3), 246–254. 

 

McLaren, P. (1999). Schooling as a ritual performance: Towards a political economy 

of educational symbols and gestures. Rowman & Littlefield. 

 

Efland, A. D. (2002). Art and cognition: Integrating the visual arts in the curriculum. 

Teachers College Press. 

 

Noddings, N. (2005). The challenge to care in schools: An alternative approach to 

education (2nd ed.). Teachers College Press. 

 

Giddens,  A.  (1984).  The  constitution  of  society:  Outline  of  the  theory  of  

structuration. University of California Press. 

 

Ewing, R. (2010). The arts and Australian education: Realising potential. Australian 

Council for Educational Research. 

 

Rizvi, F., & Lingard, B. (2010). Globalizing education policy. Routledge. 

 

Delpit, L. D. (2006). Other people’s children: Cultural conflict in the classroom. The 

New Press. 

 

https://ojs.mahadewa.ac.id/index.php/sankara

